## अध्यातम-ज्योहित्य-विवार

लेखक ह. ने. काटवे, विद्यार्थी ज्योतिषी सुकाम व पोष्ट, शहापुर जिल्हा-बेलगांव





मूल्य १० रुपये

नागपुर प्रकाशन, सितावर्डी, नागपुर।

#### प्रकाशक— दिगंबर मारुति धुमाळ, नागपुर प्रकाशन, सिताबडीं, नागपुर

इस प्रथम संस्करणका सर्वाधिकार प्रकाशक द्वारा सुरक्षित

> मुद्रक— ल. म. पटले, रामेश्वर प्रिंटिंग प्रेस, सिताबर्डी, नागपुर

## भूमिका

में जादा लिखा पढ़ा नहीं हूँ। मेरा जनम और रहना कर्नाटक में, मातृभाषा अलग, बोलना कानडी और शिक्षण मराठीमें। ऐसी अव-स्थामें यह ग्रंथ टुटी फुटी हिन्दी भाषामें लिखकर प्रसिद्ध किया है। हिन्दी भाषी विद्वानोंने यह ग्रंथ पढ़ते समय कहीं कहीं भाषा प्रमाद हो गये हों तो मुझे क्षमाकर इस ग्रंथका सार ग्रहण करेंगे ऐसी उनको मेरी विज्ञति है। इस ग्रंथमें मेंने योगशास्त्र, वेदान्त और ज्योतिष शास्त्र इन तीन शास्त्रोंका अपने अल्प बुद्धीसे समन्वय किया है। यह कितना बरोबर हुआ यह देखना विद्वानोंपर निर्भर है।

क्षमस्व

१५-१-१९४९ बुघवार भवदीय ह ने. काटवे विद्यार्थी ज्योतिषी, सिताबडीं, नागपुर

#### वक्तव्य

इस ग्रंथके लेखक श्री. ह. ने. काटने महोद्यने यह ग्रन्थ सन १९४२ में बहुत परिश्रम कर कई वर्षीके बाद खुदका अनुभन लेकर लिखा है। यह ग्रंथ इसके पूर्व ही प्रकाशित हो जाना चाहिये था परंतु कई कारणवश इसे प्रकाशित करनेमें हमें अनेक बाधाओंका सामना करना, पढ़ा इसलिये यह ग्रन्थ आजतक प्रसिद्ध न हो सका।

इस ग्रन्थमें हिन्दू वेदान्त और योगशास्त्रको ज्योतिष शास्त्रमें समन्वय करना बड़ी कठीन बात है परंतु आपने उसे बड़ी सुगमताके साथ सरल भाषामें किया है, इसलिये हम उनके परम कृतज्ञ हैं।

यह प्रनथ रामेश्वर पिंटिंग प्रेसके मालिक श्री. लक्ष्मणराव मनाजी पटले, इन्होंने अल्प समयमें मुद्दित कर दिया इसालिये उन्हें धन्यवाद। वैसेही श्री. बेलेकर फोटोग्राफर, संचालक "वगारे आर्ट गॅलरी" मुकाम वर्घा, इन्होंने इस ग्रंथके फोटो सुंदरतापूर्वक तयार कर देनेमें हाथ बटाया तथा श्री. निमगांवकर, बी. ए. और श्री. सीतारामजी ठाकरे, विशारद, संचालक "शिशुविहार" घरमपेठ, नागपुर, इन्होंने यह ग्रंथ प्रकाशित करनेके संवंघमें मुझे जो बंहुमुल्य सहायत। दी उसके लिये में उनका आभारी हूँ।

आशा है यह ग्रन्थ पाठकोंको प्रिय होकर अपना उद्देश पूर्ण फरनेमें सफल होगा।

#### श्रीमत् अम्हीभृत भगवान अम्हचैतन्य महाराज गोंदावलेकर मु.—गोंदावलेबुहुक, जि. सातारा।



## अर्पण

मेरे परम गुरु भगवान महाबीरजी और गुरु भगवान ब्रह्मीभूत ब्रह्मचेतन्य महाराज गोंदावलेकर इन दोनों के चरणोंपर नम्रतासे मस्तक रखकर, मुझे ज्योतिष शास्त्रका पूर्ण तथा ज्ञान देनेवाले सद्धुरु मिचदानंद स्वरूप परमहंस श्री कृष्णानंद सरस्वती यति ( पूर्वाश्रमके चिसंहवाडी दत्तस्थान के पुजारी ) काशी निवासी इनके चरणोंपर नम्रतापूर्वक भक्तिसे यह ग्रंथ समर्पित करता हूँ।

ता. १५-१-१९४९ आज मुकाम सिबाबडी नागपुर संत दासानुदास ह. ने काटने विद्यार्था ज्योतिषी. शहापूर, जिल्हा—बेलगांन

## वित्रोंकी सूची

| नंब | र                                 |            |           |              | Sa          |
|-----|-----------------------------------|------------|-----------|--------------|-------------|
|     | बाबु सुभाषचंद्र बोस,              |            |           | <b>a</b> ⊊ a | हरपेज       |
|     | मेरे परमग्र भगवान महाबीरज         | îî         |           |              | १           |
|     | श्रं मत् ब्रह्मीभूत भगवान ब्रह्मच | तन्य महारा | जि गोंदाव | ळे≉हर        | 4           |
| 8   | चक्रयुक्त प्रणवाक्षर              | *          | , * * *   | •••          | २५          |
| 3,  | महस्राग ऋषल                       | •••        | •••       |              | १७४         |
| ३   | आज्ञान्त्रक , , ,                 | •••        | ,         | •••          | ?60         |
| ij  | विशुद्धचक .                       | • • •      |           |              | 866         |
| 4   | अनादत चक                          | •••        | •••       |              | १९१         |
| દ્  | माणिपूर चक                        | •••        | •••       | •••          | १९७         |
| v   | स्वाधिष्ठान चक्र                  |            | ***       | •••          | १९९         |
| 4   | कुण्डारिनी                        | •••        | •••       |              | २०८         |
| ٩   | स्वयं भु। हिंग                    | •••        | •••       | ***          | 988         |
| १०  | भूमध्य दृष्टी                     | 4**        | •••       | ***          | २१२         |
| 88  | बह्मद्वार                         | ***        | •••       | •••          | २१३         |
| १२  | कुण्डालिनीका उपर चढ़नेका।         | विवर मार्ग | •••       | • ;• •       | २१७         |
|     | मूलाधार चक                        | •••        | •••       | •••          | २१८         |
|     | नेताजी                            |            | •••       | •••          | २२ <b>१</b> |

# अनुक्रमणिका

| ष(रेच्हे     | ें द                                  |             |            |               | o<br>ទីន |
|--------------|---------------------------------------|-------------|------------|---------------|----------|
|              | उपद्यात योगशास्त्रते ज्योतिष शास्त्र  | की उत्प     | त्ते वे से | हुई !         |          |
| . 8          | आखिर वेदान्त क्या है ?                | · · · · ·   | ••••       |               | २५       |
| <b>ર</b>     | वदान्तका मानव-प्राणीसे क्या संबंध     | j ?         |            | •             | २७       |
| 3            | वदान्त और ज्योतिष शास्त्रका पारस्प    | रिक संबं    | घ          | •••           | 30       |
| 8            | रवि (ब्रह्म ) उत्पत्ति                | • ; .       |            | (20)<br>(e, e | ३२       |
| 4            | चंद्र (माया) स्थिति                   |             | •          | *             | 49       |
| દ્           | ्शनि (वैराग्य) हय                     |             | •          | ş (XIII       | ६९       |
| *. <b>19</b> | राहू (मोक्ष, विदेही स्थिति) ज्ञान     | • •         | •••        | •••           | ७३       |
| 6            | पूर्व जनम पुनर्जनम                    | Ť.          | •          |               | ७६       |
| . <b>S</b>   | द्वेताद्वेत विचार                     |             | • • • •    | •••           | ८६       |
| ·\$o.,       | ग्रहयोनि भेदाध्याय                    | <b>*•</b> · | •••        | •••           | 93       |
| <b>₹</b> ₹   | कारकृत्व .                            | ••          |            |               | १०८      |
| 15           | मेषादि गशियोंका वेदान्तकी दृष्टीसे ।  | वेचार '     | ••         |               | ९१२      |
| १३           | राशियोंके स्वभाव                      |             | •••        | •••           | ११५      |
| 88           | द्वाद्श भावोंमें क्या क्या देखना चाहि | ये ।        | •••        | •••           | १७३      |
| 24           | द्वादंश भावस्थित ग्रहोंका फठादेश      | •           | • • •      | • • • •       | २५०      |
| १६           | ग्रहयोग फल                            | ••          | •••        | · · · · · · · | २६७      |
| १७           | पूर्वजनम कर्म संशोधन                  | ••          | • • •      |               | २६९      |
| 8/           | महात्माओं के कंटलियों का विवेचन       | ••          | • • •      |               | २८६      |

#### दैव-विचारमाला मराठी

## लेकि पिय ज्योतिक यंथ

|             | लेख <b>क−ह. ने. काटवे</b>           | रु. आ. पै.    |  |  |  |
|-------------|-------------------------------------|---------------|--|--|--|
| ₹.          | रवि–विचार                           | १-0-0         |  |  |  |
| ₹.          | चंद्र-विचार                         | 80-0          |  |  |  |
| ₹.          | मंगळ-विचार                          | <b>१</b> —ο−ο |  |  |  |
| 8.          | बुध-विचार                           | १०-०          |  |  |  |
| . <b>4.</b> | गुरु-विचार                          | 8-0-0         |  |  |  |
| ξ.          | शुक्र-विचार (आवृत्ति २ री)          | २—८-०         |  |  |  |
| v.          | शनि-विचार " "                       | २८-०          |  |  |  |
| XC.         | ग्रहण-विचार                         | 2-6-0         |  |  |  |
| ×9.         | भाव-विचार                           | ०–१२–०        |  |  |  |
| १०.         | भावेश-विचार                         | २०-           |  |  |  |
| ११.         | गोचर-विचार                          | १८-0          |  |  |  |
| १२.         | शुभाशुभ यह निर्णय-विचार             | २—०-०         |  |  |  |
| <b>१३</b> . | योग-विचार (भाग पहिला)               | 80-0          |  |  |  |
| १४.         | » " (भाग २ रा)                      | ₹             |  |  |  |
| १५.         | " " (भाग ३ रा)                      | ₹             |  |  |  |
| १६.         | " भ (भाग ४ था)                      | 8-0-0         |  |  |  |
| ३७.         | " " (भाग <u>५</u> वा)               | 2-6-0         |  |  |  |
| 146         | "अध्यात्म ज्योतिष-विचार" हिंदी क्र१ | 80-0-0        |  |  |  |
|             | आगामी                               |               |  |  |  |
|             |                                     |               |  |  |  |

योग-विचार भाग ६-७

स्त्री जातक-विचार

## नागपुर प्रकाशन, सितावर्डी, नागपुर.

एक रुपया अवेश फीस भर के कायम आहक होने वालेको देव-विचार मालेके सब ग्रंथ तीन चतुर्थीश किंमतमें दिये जायेंगे।

<sup>×</sup> यह कितावें out of Print हैं।

## उपोदुघात

#### योग शास्त्रकी प्राचीनता।

सारे इतिहासकार अच्छी तरह जानते हैं कि अति प्राचीन कालमें भारतवर्षमें द्राविड लोगोंका साम्राज्य था। जिस समय आर्थ संस्कृति भारतवर्षको पूर्ण रूपसे व्याप नहीं सकी थी उस समय दक्षिणमें द्राविडोंका बोलबाला था। उन्नतिके अत्युच्च शिखर पर विराजमान वह द्राविड संस्कृति सम्पूर्ण रूपसे सर्वागीन उन्नति की ओर बढ रही थी। द्राविहोंका राज्य ही नहीं साम्राज्य भी था। जनता सुखी थी। धार्मिक, नैतिक, राजनैतिक और पारमार्थिक उन्नाति उच कोटिको पहुंची हुई थी। और पति-पत्निका जीवनपर्यत संबंध, पिता-पुत्रका नाता, राजा, प्रधान तथा सेनापातिके संबंध जनता अच्छी तरह समझती थी । हरएक व्यक्ति अपना कर्तव्य पालन करता था। द्राविह लोग बलिष्ठ थे। ऐसे समयमें एक काल ऐसा आया कि लोगोंमें शिवकी उपासना जोरोंसे चली। एक ओर पंजाबमें ऐसी परिस्थितिका बोलबाला था और उत्तरकी ओरसे वैदिक आर्य संस्कृतिके प्रचारक दक्षिणकी ओर जोरोंसे बढ रहे थे। जिस समय वैदिक आर्य पंजाबसे उत्तरमें आये तब उन्हें कोई राज्य नथा। वे संघके संघ बनाकर अलग अलग रह रहे थे। उनमें अलग २ देवताओंकी उपासन। चल रही थी । उनके देवता इंद्र, वरुण, उषा, पूषा, सूर्य इत्यादि थे। उनमें यज्ञकी प्रथा थी। यज्ञमें वे सोम नामक मद्यपान किया करते थे। इनका व्यवसाय विशेषतः गोपालनही था। इनमें विष्ण भक्ति की प्रधानता थी। आयोंकी चालचलन आदिका, इनकी गतिविधियोंका द्राविड़ोंको पता रहा होगा ऐसा इतिहाससे जान पड़ता है। ये द्राविड़ लोग कट्टर शिवभक्त ओर लिंगपूजक थे। ऐसे समय यह निश्चित ही था कि दोनोमें झगड़े होते। झगड़े शुक्त हुए और आयोंकी यज्ञ पूर्तिमें द्राविडोंकी ओरसे बाधायें आने लगीं। आर्य लोग इन्द्रसे प्रार्थना करते समय कहने लगे—

#### " मा शिश्व देवा अपि गुन्हतनः "

अर्थात् हे इन्द्र यह लिंगपूजक लोग हमारे यज्ञमें विन्न उपास्थित न करें।

उस समय हिन्दुस्तानमें चक्रवर्ति साम्राज्यका राज्य करनेवाले हिरण्याक्ष और हिरण्यकक्ष्यप पंजाबके राजा थे। ये दोनों ही महान शिवमक्त और योगेश्वर थे । इनके गुरु श्री शुक्राचार्य नामक महान योगेश्वर थे । जिस समय शुकाचार्यजी समाधि अवस्थामें रहते उस समय उनके हृद्यमें संजीवनी नामक विद्याका स्फूरण होता था । बस, यहींसे भारतवर्षके सच्चे इतिहासका प्रारम्भ होता है । परन्तु हमारे दुर्देवसे यह इतिहास और पुराण केवल दंत कथाओं के रूपमें ही रह गया है। इसी समय आयोंके संघका एक नृसिंह नामका संघन। यक महान बलिष्ठ, ऊंचा, सुवर्ण वर्णका, अत्यंत उम और कूर Greatest politician था। इसीने हिरण्याक्ष और हिरण्य-कर्यपुका खुळे आम सामना किया। और इनके रहते २ पंजाबमें आर्योका प्रभुत्व जम नहीं सकता यह जानकर हिरण्याक्षका उसने कपट से बध किया। इसी लिये हिरणयक स्यपूने नरसिंहका भयंकर पीछा किया। उस समय हिरण्यक्इयपुके पुत्र प्रल्हादने घर पालानमें लाकर उसे अपने कपटसे करवाया । कारण हिरण्यकश्यपुने अपने पुत्र प्रलहादको नारायण भगवानकी भक्ती नहीं करनी चाहिये ऐसी ताकीद दी थी और इसी

रिलेये प्रल्हाद पिताके विरुद्ध था। इस तरह एक योगेश्वरका घात हुआ और आगे प्रल्हाद जब गद्दीपर आया तो भक्तियोग झुह्न हुआ। उसने नारायणकी भक्तीका प्रतिष्ठान किया। प्रल्हादकी मृत्यूके बाद् उसका पुत्र विरोचन राजगद्दी पर बैठा और उसने पूनः शिवभक्तीका प्रचार किया; इतने लम्बे समयतक भी आर्थ पंजाबमें नहीं उतर सके थे। विरोचनकी मृत्युके बाद उसका पुत्र बिल जब राजगद्दी पर बैठा तब भी शिवभक्तीकाही प्रचार जोरोंसे था । बिल महान शिवभक्त तथा योगेइवर था । इसने शुक्राचार्यकी मदतसे एक बढा यज्ञ किया। इसी समय आर्य लोग पंजाब प्रान्तमें आये और बलिको पातालमें (अमेरिकाको) भगा दिये । उत्त समय बाले अपने देवता शिवलींगको भी साथ लेता गया । इससे यह साबित होता है कि बलिको भगाकर आर्थ लोग हिन्दुस्तानमें स्थिर हुए और द्राविड़ों को दक्षिणकी ओर पूर्ण रूपसे भाग जाना पडा। यह बात सूर्य प्रकाशके समान स्पष्ट है कि इस कालमें शिवभक्ती-न्योग-ज्ञासनका बोलबाला था। में उस समयका वर्णन कर गहा हूं जब कि आर्य हिन्दुस्तानमें आये ही न थे; केवल आनेका प्रयतन कर रहे थे। और उनका कट्टर विरोध करनेवाले हिरण्याक्ष व हिरणयक इयपु कट्टर शिव-भक्त हिन्दुस्तानमें थे । यह काल निश्चित करना इतिहासके प्रकाण्ड विद्वानोंको सौंपना चाहिए पर मेरी अल्पमितमें यह अति प्राचीन काल, कमसे कम 'बींससे पचीस हजार वर्ष पहलेका होगा। इसके बादका समय अर्थात् रामायण कालमें तो महान शिवभक्त योगेश्वर रावण हो गया । राम स्वतः शिवभक्त थे यह सारे संसारमें प्रसिद्ध है। महाभारत हे कालमें बाणासुर योगेश्वर था। इसी समयमें आयोंने द्वाविडोंकी कछ रीतिरिवाजें सीसी और शिवभक्ति तथा योगाम्यासको उन्होंने अपनाया और अपन कुछ रीतिरिवाज द्राविड़ोंको दिये; जिसमें विष्णुभक्ति थी। इस तरह दो विष्रीत सभ्यताओंका संगम शुक्त हुआ और वह पका हुआ।

## योगशास्त्र द्राविड्रॉकाही है आर्योंका नहीं।

यह कहने की कोई जरुरत नहीं कि बादके समयमें आजतक बहुतसे योगेश्वर हो गये । इस विवेचनसे पाठकों के ध्यानमें एक बात स्पष्ट रूपसे आगई होगी कि प्राचीन दाविडों में शिवभक्ति व योगा-म्यासका प्रचार जोरों से था और उसी समय आयों में यज्ञ और विष्णु भाक्ति थी। इससे यह सिद्ध होता है कि आर्य गंगा नदीके तट पर आकर रहने ठमे तबतक उनको योगाम्यासका ज्ञान नहीं था। उनहें योगाम्यासकी जानकारी काइमिरसे मिठी होगी। अब योगशास्त्रमें योगशास्त्रकी प्राचीनताके विषयमें कुछ प्रमाण मिठते हैं या नहीं इसकी ओर ध्यान देंगे। योगशास्त्रमें तीन बातें बहुत महत्व की हैं—

## (१) षट्चक भेदन (२) सुषुम्नानाड़ी (३) कुंडिलिनी

अब क्रमशः इनका विवेचन करेंगे।

#### षट्चक भेद विवेचन

| Ī | चक्रका नाम  | देव                              | शक्ति     |
|---|-------------|----------------------------------|-----------|
| • | मूलाघार     | । गणेश                           | डाकिनी    |
| ą | स्वाधिष्ठान | विष्णु ?                         | राकिनी    |
| 3 | मणिपुर      | बृद्धस्द्र                       | लाकिनी    |
| ¥ | अनाइत       | <b>ईशान</b> रद                   | काकिनी    |
| 4 | बिशुद्ध     | पंचव <b>क्त्ररुद्र</b>           | शाकिनी    |
| Ę | आश          | लिंग ( शिव )<br>अर्घ नारीनटेश्वर | हाकिनी    |
|   | सहस्रार     | परमिश्व                          | काली+गंगा |

उपरोक्त चक्रोंके देवताओंका विचार करने पर स्वाधिष्ठान चक्रको छोड़कर अन्य चक्रोंमें शिवका ही अधिष्ठान दिखाई देता है। स्वाधिष्ठान चक्रपर विष्णुके पूर्व शिवका ही अधिष्ठान होगा परन्तु जर्ब आयोंने रीतिरीवाजोंका छेन देन किया तब उन्होंने विष्णुकी स्थापना इस स्थानमें की होगी। इसी तरह प्रत्येक चक्रमें एक एक छिंग ही हैं और अंतमें परम बम्हज्ञानी होने पर साधकको अंतिम चक्रमें अर्थात सहस्रारमें परमाशिवकी भेंट होती है। शिव ये पुराण पुरुष-आदि पुरुष-हैं और इससे जन्मकी कथा अगम्य है। दूसरी बात इस प्रत्येक चक्रमें प्रत्येक देवताकी शांकि बतलाई गई है वे राकिनी इत्यादि हैं। ये नाम किसीभी भाषामें हो सकते हैं, कारण ते उगू, तामील, मलियानिली, कुगीं, कानड़ी और तुलु या संस्कृत आदि भाषाओंमें यह शब्द नहीं हैं। ये अब्द मूल द्राविड़ी भाषाके होने चाहिये।

#### २ सुषुम्ना नाडी

योगशास्त्रमें इस नाड़ीका नाम 'स्मशान' है। यह स्मशान शंकरको प्रिय है और उसी तरह शांभवी नाम शिवशाक्तिका है। इस नाड़ीपर शिवका अधिष्ठान है।

#### ३ कुंडलिनी

इसका विवेचन कर देखा जाय तो पता चलेगा कि यहाँ भी शिक और पार्वतीका ही अधिष्ठान है। इसके अतिरिक्त योग शास्त्रके प्रारम्भके दो श्लोकोंमें भगवान शिवनेही इस शास्त्रका पहले पहल उपदेश किया ऐसा कहा गया है।

इस समूचे विवेचनका तात्पर्य यह है कि यह योगशास्त्र द्राविद् लोगोंका था यह बात बिलकुल स्पष्ट हो जाती है। अब इस योगशास्त्र से ज्योतिष शास्त्रकी उत्पत्ति किस तरह हुई इसका वर्णन आगे दिया गया है।

### योगशास्त्रसे ज्योतिष शास्त्रकी उत्पत्ती कैसे हुई।

योगशास्त्रसे ज्योतिष शास्त्रकी उत्पत्ती किस तरह हुयी इस मुळ विषयकी ओर ध्यान देना अत्यावश्यक है।

मनुष्यके श्वास दिन गतमें २१६०० चलते हैं और २॥ — २॥ घड़ीके अंतरसे श्वास बदलते रहते हैं। एक बार दाहिने नथुने से २॥ घड़ी तो दूसरी बार बायें नथुने से २॥ घड़ी; इस तरह श्वासोंके चलनेका प्रपाण रहता है। याने १०८०० श्वास दाहिने नथुनेसे और १०८०० श्वास बायें नथुनेसे चलते हैं और २४ घंट्रेमें कुल २१६०० श्वास होते हैं। जिस दाहिनी नाड़ीसे श्वास चलते हैं उस दाहिनी नाड़ीको पिंगला कहते हैं। यह नाड़ी अति उष्ण रहती है। नाभिकंदमें (जहांसे यह नाड़ी निकलती हैं) इसका सूर्यका स्थान है। और यही कारण है कि यह उष्ण होती है। दूसरा अनुभव हमें नित्य प्रति व्यवहारमें भी दिखाई देता है। सूर्योदयके पश्चात् मनुष्यके पेटमें मूख लगनेकी किया शुक्त होती है, मूख लगनाही उष्णता बढ़ना है। हम देखते हैं कि जैसे २ मूख जोरसे लगती है वैसे वैसे उष्णता बढ़नी जाती है। ऐसे समय पर यदि सानेको कुछ न मिल तो शरीर

तपता है, सिर गरम होता है और आंखोंके सामने अंधेरा छाने लगता है, यह किया नाभिक नीचे होती है। अक्सर देखा जाता है कि भूख १० बजेसे १२ बजे तक जोर से लगती हैं, और इसी समय उष्णता भी बढती है, और यही समय सूर्यके भी मध्यान्हों पहुंचनेका काल होता है। इसके बाद ( १२ बजेसे ) जब सूर्य धीरे २ पिइचमकी ओर ढलता जाता है तब भुलकी तीवता भी कमशः शान्त होने लगती है। इससे पाठकों के ध्यानमें यह स्पष्ट आगया होगा कि गविका अपने पेट की उष्णतासे अत्यन्त निकटका पारस्परिक संबंध है। योगजास्त्रमें मिणपुर चक सीधे नामिके नीचे हैं और इसी चक पर सूर्यका अधिष्ठान माना जाना चाहिये। अंग्रेजी पद्धतिमें सूर्य ही इसका ग्रह माना जाता है। भारतीय यहाँ पर मंगल मानते हैं। ( यह यहाँकी दृष्टिसे अधिष्ठान है ) देवताओंकी दृष्टीसे नहीं, भूख लगनेकी किया इसी मणिपुर चकमें शुरू होती है। उसीसे मणिपुर चकका और सूर्यका संबंध स्पष्ट सिद्ध हो जाता है। इस पर भंगलका अमल नहीं हो सकता। यदि मंगलका प्रभाव माना जावे तो उष्णता दिनरात चौवीसों घंटे रहनी चाहिये । लेकिन हम पहिले ही देख चुके हैं कि परिस्थिति ऐसी नहीं है। इस तरहसे हम कह सकते हैं कि सूर्य-नाड़ीकी उत्पत्ति जिसे पिंगला नाड़ी भी कहते हैं माणिपुर चक्रमें हुई है और यह दाहिने नथुने से मिलती हुई है। मणिपुर चक सूर्यका स्थान है, इसलिये इस नाडीसे उष्ण श्वास निकलता है। यही कारण है कि स्वरोद्य शास्त्रकारोंने भी सूर्यकी स्थिति दाहिने नथुने पर बतलाई है, इसी तरह उन विद्वानोंने चन्द्रकी स्थिति बायें नथुनेसे जो श्वास चलता है उस पर मानी है। इसका कारण निम्न है-मनुष्यके सिरके बायें भागमें बायें नेत्रके ऊपरी हिस्सेमें अमृत निर्माण होनेका स्थान है, यह अमृत एक प्रकारका अमरत्व देनेवाला दव है; इस दव पदार्थमें सत्रहवी जीवनकला है और इसमें गुणधर्म; तेज, ओज श्रारको नैसर्गिक सुगंध प्रदान करना इत्यादि गुण है। प्रातःकाल बाह्म मुहूर्तके समय इस द्रव पदार्थके दो इतने ही बड़े बिन्दु जो कि सुईकी नोक पर रह सके हरएकके मुंहमें गिरते हैं। इसमें का एक बिन्दु ठीक कुंडलिनीको जाकर मिलता है। अर्ध बिन्दु मणिपुर चक्रमें मिलता है और बचा हुआ अर्ध बिन्दु मुंहमें ही रह जाता है। मुंहमें जो द्रव बिन्दु शेष रहता है इसका कार्य मुंहमें आर्द्रता बनाये रखना और लार निर्माण करना है। पाठक अच्छी तरह जानते होंगे कि मृत्युके समय जब प्राणीका मुंह सूखने लगता है तब उसमें घडोंसे पानी ढाला जाय तो भी जिह्वा पर आर्द्रता नहीं आ पाती। इस अमृतको योगशास्त्रमें 'मद्य' नामसे पहचाना जाता है। योगशास्त्रमें निम्न लिखित श्लोक पाया जाता है—

" मद्य मांस मीनंच मुद्रा मैथुन मेवच।

एते पंच मकार स्यु मीक्ष दायि युगे युगे॥

पीत्वा पीत्वा पुनः पीत्वा यावत् पतिते भूतले।

पुनरुत्थाय वै पीत्वा पुनर्जनम न विद्यते॥

उपरोक्त श्लोकका अर्थ जिसे कौल चार्वाक वाममार्गी और शाक लोगोंने माना वह निम्न है।

मय=शराब, मांस=बकेरकी बोटी, मीन=मछितयाँ, मुद्रा=योनी के आकारके बढ़े, मेथुन=श्ली पुरुष संयोग।

लेकिन योगशास्त्रमें इसका अर्थ निम्न लिखित है-

मय:-चन्द्रामृत हठयोग प्रदीपिकामें इसे अमर कहा गया है।

मांस खाना:—प्रातःकार्ल खेचरी मुद्राके कारण अमृतके दो बिन्दु का श्राव होता है इन बिन्दुओंको पेटमें न लेकर कुंडालिनीको पहुंचा देनेकी कियाको मांस खाना कहते हैं।

मीनः-आसन ८४, सिद्धासन, पद्मासन इत्यादि ।

मुद्राः-दस मुद्राएँ; सेचरी, वण्मुसी, काकी, शांभवी आदि ।

मैथुनः-प्राण और अपान नामक दोनों वायुकी भेट मूलाधार
चक्रमें होती है इसीको मैथुन कहते हैं ।

या नाडी सूक्ष्मह्रपा परम पद्गता सेवनीया सुषुम्ना । सा कान्ता लिंग नाही न मनुज रमणी सुन्द्री वार योषित् ॥ कुर्प्याचन्द्रार्क योगे युग पबन गते मैथुनं नैव योनी । योगीन्द्रो विञ्ववन्यः सुखमय भवने तां परिष्वज्य नित्यम् ॥ ( भैरव यामल )

कुण्डालिनी रूप कालीका सहस्रारमें स्थित शिवसे मिलना मैथुन कहलाता है।

इसिलिये .यहाँ पर चन्द्रामृतका महत्व मालूम होता है। इसमें बांथें नथुने से श्वास अनाहत चक्र तक जाकर फिर वापिस लौटता है। यह श्वास चन्द्रामृतसे आता है इसिलिये अति शीत होता है। यही कारण है कि इस श्वास पर चन्द्रका प्रभाव माना जाता है। इस प्रकार हम दो ग्रहोंके बारेमें विवेचन कर चुके हैं। अब एक तीसरी नाड़ी। जिसे सुषुम्ना कहते हैं उसका विचार करेंगे।

सूर्य नाड़ीका चन्द्र नाड़ीमें प्रवेश करते समय और चन्द्र नाड़ी का सूर्य नाड़ीमें प्रवेश करते समय जो ५ सेकंद्रका संधिकाल होता है उस समय नाकके सिरे ४ अंगुलके अन्तर पर बाहर बहुत ही धीमी • चालसे एक नाड़ी चलती है। यह नाड़ी कालमक्षक सर्व नाशकारक होती है। मनुष्यकी मृत्यु इस नाड़ीमेंसे इवास निकले बिना नहीं हो सकती और यही कारण है कि इस नाड़ीको योगशास्त्रमें स्मशान कहा गया है। स्मशानका अधिकारी शनि अर्थात् शंकर होता है। यह नाड़ी नाशकारक है किन्तु साथ ही साथ ज्ञान देने वाली है। इस नाड़ी पर शनिका प्रभाव होता है और शनिका भी यही गुणधर्म है।

इस प्रकार अब तक रावि, चन्द्र और शनि इन तीन प्रमुख ग्रहींका हमने विचार किया है अर्थात् ॐकारके प्रणवकी स्थापना हो चुकी है। अब हम शेष ग्रहोंका विचार करेंगे।

मंगल:—मनुष्येमें जो शारीरिक शाक्ति उत्पन्न होती है उसे कायम रखनेका कार्य स्वयंभू लिंगके द्वारा होता है। मुददारेक पास मांसका गोटीके आकारका एक ठोस गोला है। इसिसे कुंडलिनी लिपटी हुई है। इसीके पास स्वयंभूलिंगकी स्थिति है। इस शक्ति पर ही सब जीवनकार्य निर्भर है और इसीलिये इस पर मंगलका प्रभाव है।

गुरः-मनुष्यकी विचार शक्तिका प्रवाह जिस मस्तिष्कमें उत्पन्न होता है वह बड़ा मस्तिष्क सिरके दाहिने बाजूमें हैं। इस मस्तिष्क पर गुरुका अमल होता है। इस मागको शरीरशास्त्रमें Cerebrum कहते हैं।

बुध:-सिरके बांई बाजूकी ओर कानके पीछे एक छोटासा मस्तिष्क है। जिस पर बुधका प्रभाव है। इस स्थानमें कुंडिलिनी "आकर स्थिर होती हैं। इस मस्तिष्कको Cerebellum. कहते हैं। अंग्रेजी शरीर शास्त्रज्ञ लिसते हैं।

The Functions of the lesser brain are not yet understood completely. It appears to serve in bringing the various muscular movements into harmoninus action.

अंग्रेजी श्रीर शास्त्रज्ञोंको इस छोटेसे मस्तिष्क lesser brain के बारेमें विशेष ज्ञान प्राप्त नहीं हो सका, इस स्थानमें कुंडिलिनी आकर स्थिर होती है और वहाँ चन्द्रामृत पीना आरम्भ करती है। इस स्थानमें ज्ञान शक्ति है, कुंडिलिनीको जगाये बिना ये सब बातें समझमें नहीं आ सकतीं। अंग्रेजी शरीर शास्त्रज्ञोंको इस बातका ज्ञान नहीं है और यहीं कारण है कि वे लोग इस बातको समझनेमें या इसका विवेचना करनेमें बिलकुल असफल रहे हैं।

शुक्र:-जिस नाड़ीसे संभोगके समय वीर्यका प्रवाह शुक्त होता हैं उस नाड़ी पर इस ग्रहका अमल होता है।

## राहू (कुंडलिनी) (अर्द्धमात्रा)

जब कुंडिलिनी जगायी जाती हैं तब उसका मुँह ऊपरकी ओर हो जाता है और वह षट्चकोंका भेदन कर ऊपर बम्हरंधमें पहुंचती है; इस कुंडिलिनी पर हमने राहू ग्रहको माना है।

गुदा और लिंगके बीचमें मूलाधार नामक चक है। इस चक्रका स्वामी या देवता गणेशकी माने गये हैं और गणेशकी बुद्धिके अधिष्ठाता देवता हैं। कुंडलिनी जागृत होनेके बाद प्रथम इसीको ठोकरें देकर जगाती है। इसके जगानेका फूल यह है कि मनुष्यकी आत्मज्ञानकी या मोक्षप्राप्तिकी इच्छा प्रवल होती है। इस चक्र पर महोंमें बुधका अमल रहता है। कुंडलिनीके द्वारा जागृत होने पर बुधका तेज प्रदीप्त होता है। इस बुधका तेज लेकर-निश्चयात्मक बुद्धिको लेकर-कुंडलिनी दूसरे चक्र (स्वाधिष्ठान नामक चक्र) को ठोकरें देकर जगाती है। इस चक्र पर शुक्र नामक महका अमल है। मनुष्यकी कामवासनाओं पर शुक्रका अमल है। इस चक्रको जगानेका फल यह होता है कि कामवासनाओंका नाश होकर शुक्रके वास्तविक तेजको कुंडलिनी महण करती है। इस चक्रके ऊपर तीसरा मिणपुर नामक चक्र है। यह नाभी स्थानमें है। कुंडलिनी या राहू पहिले दो चक्रोंका तेज महण करके ठोकरें देकर इस चक्रको जगाती है। इसके जगानेका फल यह है

कि मनुष्य थोड़ासा आत्मसाक्षात्कारकी ओर बढ़ता है। यहाँ पर कुंडिलिनीको ख्याल आता है कि वह स्वयं शक्ति है। यह शक्ति या कुंडिलिनी इस रविको जगाकर इस चक्रमें जो अप्ने है उसको प्रहण करती है और मनुष्यके बढ़े विकारोंका नाश करती है, साथ ही सात्विक गुणोंका उत्थान करती है। इस तरह पहिले बतलाये हुए तेजके साथ ही साथ सतीगुण को लेकर यह कुंडलिनी आगे आवाज करते हुँए (Hissing Sound) अपर चढ़कर अनाहत चक्रको जगाती है। इस अनाहत चक्रको जगानेका फल आशाका नष्ट करना है। यहाँ कुंडलिनी आशाको नष्ट कर मंगलका तेज ग्रहण कर 'विशुद्ध चक्र ' की ओर बढ़ती है और उसे ठोकरें देकर जगाती है। इस चक्र पर चन्द्रमा का अमल है। इस चक्रमें कुंडालेनीका पहुँचनाही चन्द्रमाको राहुका ग्रहण छगना है। चन्द्र अर्थात् मायाको राहुका ग्रहण लगने से मायाका नाज्ञ हो जाता है और आत्मा शुद्ध स्वरूपमें सामने आ जाती है। आत्माके आवरण नाश होते ही मनुष्य बढ़ा ही तेजस्वी हो जाता है। यह तो पाठकोंके ध्यानमें आया ही होगा कि इस चक्रके जगानेका फल तेजस्वी बनाना है। यह तेज ग्रहण करके राहू या कुंडिलिनी फिर ऊपरकी ओर चढती है और आज्ञा चकको ठोकरें देकर जगाती है, इस चक्र पर गुरुका अमल माना जाता है। गुरु इतना अहंकारी होता है कि इसके अहंकारका नाश किसी भी प्रयत्नसे नहीं हो पाता । यह अहंकार "अहं बम्हास्मि" है । इस अहंकारको नष्ट केवल सद्गुरु ही करते हैं। इस चक्रके जग जाने पर सद्गुरुकी पूर्ण क्रपा होती हैं। यह कार्य करके कुंडलिनी या राहू बड़े मास्तिष्कके ऊपर जो सहस्रार चक हैं उन चक्रोंको ठोकरें देकर जगाती है और उस पर सोने वाले शिव या शनिको जगाकर उसके छाती पर नृत्य करती है। यह परम शिव सृष्टिकी उत्पत्ति, स्थिति और लय करने वाला परम ईश्वर है। यह निर्मुण निराकार आनन्द स्वरूप है और दो शक्तियाँ

के साथ है। इनका मिलन यहीं है। इसके ऊपर विसर्ग है। यहाँ पर कुंडालिनी आकर स्थित होती है। इस जगह पर भी फिर मैंने राहूका अमल दिखाया है लेकिन वहाँ पर केतुका अमल समझना चाहिये। यह स्थान अञ्चक, अज्ञेय, निरानन्द और श्रुन्य है।

इस तरह राहू प्रत्येक प्रहके साथ युति करता है। (इस युतिका पूर्ण फल और उसका अर्थ समझना हो तो मेरा 'प्रहण विचार' नामक प्रन्थ पढिये) इस तरहसे राहू (या कुंडालिनी) सब प्रहोंसे युति करते हुए शानिको मिलता है और शनि और राहू ये दो पाप प्रह मोक्ष ज्ञानकी प्राप्ति करा देते हैं।

कुंडिलिनी या राहूका पथ ( षड्चक भेदन )

| चंकका नाम      | चक जगानेका फल                        | अघिष्ठाता<br><b>दे</b> वता | 1      | <b>करने</b> वाला<br>प्रह | जगाती       |
|----------------|--------------------------------------|----------------------------|--------|--------------------------|-------------|
| <b>भूलाघार</b> | मोक्ष मार्गकी ओर<br>प्रशृत्ति जाग्रत | गणेश                       | बुध    | राहु                     | चक्रको      |
| २ स्वाधिष्ठान  | कामवासनाओंका<br>नाश                  | विष्णु                     | शुक    |                          | मूलाधार     |
| ३ मणिपुर       | आत्मसाक्षात्कार की<br>ओर बढ़ना       | रुद्र                      | रवि    |                          | कुण्डलिनी म |
| ४ अनाहत        | आशाका नाश                            | "                          | मंगल   | -                        | 200         |
| ५ विद्युद्ध    | मायाका नाश                           | "                          | चंद्र  |                          |             |
| 🖣 आज्ञा        | सद्गुरकी भेट                         | "                          | . गुरु |                          | क्रमशः      |
| • सहस्रार      | (अंतिम शिवकी भेंट)                   | ,,                         | যনি_   | _i .                     | ia          |

## सद्गुरु, सत्पुरुष, मठस्थ संन्यासी और सच्चा संन्यासी इनमें महत्वका अन्तर

सत्पुरुष — सुशील, शुद्ध आचरणी, परोपकारी, निर्लीमी, ईषीसे परे, व्यवहारी, सब परं प्रेम करनेवाला और लोगों पर अपना प्रभाव डालनेवाला, सत्यवचनी, क्षमाशील, द्यावान, अति सात्विकवृत्तीसे बर्तीव करनेवाला, अन्य उत्तम गुणोंसे युक्त, किन्तु ईश्वर विषयक ज्ञानसे अभिज्ञ, ये लोग रविके अमलमें होते हैं।

(महात्माजी)

सद्गुर—उपरोक्त सभी गुणविशेषोंके अतिरिक्त ये त्यागी, शरीरसे अनासिक रखनेवाले, तपश्चर्या करनेवाले, ईश्वरी न्हानसे परिपूर्ण बम्हचर्यव्रतका पालन करनेवाले, दूसरोंको ईश्वरीय ज्ञान देनेवाले और शिष्योंका कल्याण चाहनेवाले होते हैं; फिर इनके शरीर पर गेरुएँ कपढ़ें हों या नहीं ! ये शनिक अमलमें आते हैं।

(श्री रामकृष्ण परमहंस )

सच्चा संन्यासी — उपरोक्त सद्गुरुकी व्याख्याके समान ही य संन्यासी होते हैं। ये शनिके अमलमें आते हैं।

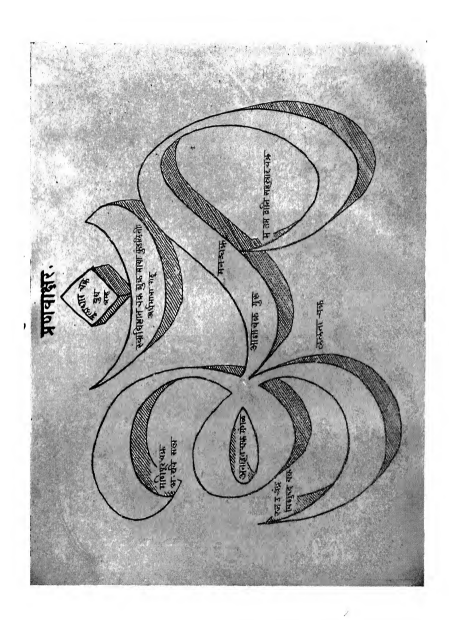
( स्वामी विवेकानंद )

मठस्थ संन्यासी—इनकी कोई भी वासना मरी हुई नहीं होती। श्रीमत् शंकराचार्यं की गद्दी पर जिस प्रकार दंड धारण करने वाले संन्यासी होते हैं उसी प्रकार के ये भी होते हैं और बुधके अमलमें आते हैं। इन लोगोंको कैसे पहचाना जाय श इसीलिये इनकी कुंडलीसे पहिचान करनेके लिये यह शास्त्र लिसा गया है।

## कुंडलिनीका चमत्कार

यह कुंडिलिनी ९ के अंक पर अमल करती है। इस अंकका -चमत्कार नीचे देखिये—

| 9           | 9 = 9       | विसर्ग=० केतू ( राहू )       |
|-------------|-------------|------------------------------|
| १८          | १ + ८ = ९   | सहस्रार≕७ शनि                |
| २७          | २ + ७ = ९   | आज्ञा=५ गुरु                 |
| ३६          | ₹ + € = °S  | विशुद्ध=२ चंद्र              |
| 84          | 8 + 4 = 8   | अनाहत=३ मंगल                 |
| 48          | 4 + 8 = 8   | मणिपुर=१ रवि                 |
| ६३          | £ + 3 = S   | स्वाधिष्ठान=६ शुक्र          |
| ७२          | * 0+ = 9    | मूलाघार=४ बुघ                |
| 68          | ८ + १ = ९   | Canalis Centralis=८ नेपच्यून |
| <b>§</b> 0. | 9 + 0 = 9   | कुंडिलनी= ९ राहू             |
| ४९५         | 84 84 80    |                              |
| ९           | + 9 + 9 + 9 | . ३६=९                       |
| 9+          | C+0+E+4+8   | + 3 + 2 + 1 = 84 = 8         |
| የ +         | 2+3+8+4+5   | + 6 + 6 + 8 = 84 = 8         |
| 6+          | E+8+8+9+0   | + 4 + 3 + 5 = 84 = 5         |



## अध्यातम ज्यो।तिष-विचार

## परिच्छेद पहला

## आखिर वेदान्त क्या है ?

ईश्वरने सबसे पहले चराचर और स्थावर-जंगम, अचेतन सृष्टि निर्माण की और बाद्में मनुष्येतर जीवसृष्टि। इस सृष्टिका सजन करनेके पश्चात ईश्वरने सोचा तो उसे माळूम हुआ कि जीवसृष्टि विचारहीन है और विचार आभिव्यक्त करनेके लिये उसके पास वाणीका अभाव है। इसीलिये उसने पुरुषको निर्माण किया और उसे विचार करनेकी शक्ति तथा विचार प्रकट करनेके लिये वाणी प्रदान की। पुरुषका निर्माण कर ईश्वर उसके बर्तावका निरी-क्षण करते रहा। जब पुरुषका निर्भाण हुआ तब उसे कोई भी बन्धन न था। इसका नतीजा यह हुआ कि पुरुष मदोन्मत्त होकर ईश्वर की शाक्ति माननेसे इन्कार करने लगा; यहाँ तक कि उसने परमेश्वर से ही स्पर्धा हारू कर दी। स्वयं अज्ञानी होते हुए भी अहंकारवश वह सृष्टिमें अति विष्ठव मचाने लगा। यह देखकर कि पुरुष अपने वश के बाहर जा रहा है उस पर कुछ बन्धन डाल दिया जाय इसलिए जिस सप्तरसात्मक धातुओंसे पुरुषका शरीर बनाया गया था उन्हीं धातुओं से एक दूसरी बहुतही सुंदर और आकर्षक मूर्ति ईइवरने बनाई और उसमें एक महान शक्ति भर दी। इसी शक्तिका नाम है " आकर्षण क्वाक्ति" और इस शक्तिशाली मूर्तिका नाम है स्त्री। यह

राक्तिको निर्माण कर ईश्वरने स्त्रीके जिम्मे पुरुषको मोहजाटमें डालकर प्रपंचमें फँसानेका कार्य सोंप दिया। सांसारिक जीवन दुःखि क्षेत्रादिसे पूर्ण है। इसी दुःखोंके कारण मानव-प्राणी वैराग्यको प्राप्त होता है और ईश्वरका नामस्मरण करता है। उसकी वृत्ति भी रानैः रानैः परमार्थकी ओर झुकने लगती है। परन्तु मानवप्राणी यह भूल गया है कि वह स्वयं भी परमेश्वर है। आसिर मानव-प्राणी कौन है शक्तिंस आया है, कहाँ जावेगा, उसका कर्तव्य और मूल स्वरूप क्या है आदि प्रश्नों पर विचार करना जरूरी है। आधि-भौतिक, आधिदोविक तथा आध्यात्मिक इन त्रिविधतापोंको भोगते हुए जब मानवप्राणी पूर्ण वैराग्यको प्राप्त होता है, एवं शारीरिक आसिक्योंके परे व मोह विमुक्त होता है; तब वह "अथा तो बम्हाजिज्ञासा" का अधिकारी होता है। बम्ह क्या है शाया कैसी है शादि प्रश्नों-पर प्रकाश डालनेवाले शास्त्रको ही वेदान्त शास्त्र कहते हैं।

अगले परिच्छेद्में वेदान्तका मानव-प्राणीसे क्या सम्बन्ध है ? इस विषय पर चर्चा करेंगे।

## परिच्छेद दूसरा

## चेदान्तका मानव-प्राणीसे क्या सम्बन्ध है।

भारतवर्ष ही एक ऐसी पुण्य भूमि है जिसमें परमेश्वर प्राप्तिके छिए विविध सोपान बनाये गए हैं। इस भूमिमें स्वयं भगवान्ते कईबार अवतार छिये हैं और कई सन्तों व सत्पुरुषोंने बारबार जन्म छेकर इसे पुनीत किया है। सारे संसारमें हिन्दुस्थानके सिवाय एक भी ऐसा देश, धर्म, पंथ या समाज नहीं है जिसने परमेश्वर प्राप्तिका मार्ग बतलाया हो। यह बड़े सौभाग्यकी बात है की इस विषयमें भारतवर्ष आज भी दिल चस्पी छेता है। पाइचात्य देशों में दर्शन व तत्वज्ञानमें लोग बहुत आगे बढ़ गये हैं। किन्तु पाइचात्य तत्त्ववेता बुद्धि-विकासवादी होनेके कारण उनके तत्त्वज्ञान और हमारे वेदान्तमें साधम्य नहीं हो पाता। हमारा वेदान्त आत्माका विकासवादी है। हमारे देशमें आत्माके विषयमें काफी अनुसन्धान हुए हैं और हो रहे हैं।

वेदानतका मानव-प्राणीसे क्या सम्बन्ध है इसे स्पष्ट करनेके लिए प्रथम एक उदाहरण दिया जाता है—मान लीजिये किसी जमीनदारने किसी गरीबको अपना मकान रहनेके लिए मुफ्त में दे दिया; किन्तु उसे मकान देते समय इस बातकी चेता वनी दी गयी कि वह मकान की देखभाल ठीक तरह से करे। लेकिन इस चोतावनीकी अवहेलना कर उस गरीबने मकानकी देखभाल ठीक २ नहीं की। इसका परिणाम यह हुआ कि मकान जर्जर होकर घीरे घीरे गिरने लगा। यह देखकर कि मकान की व्यवस्था सुचाक रुपसे नहीं रखी गई थीं, जमीनदारने उस गरीबको मकान लोडकर जानेकी आज्ञा दी। परन्तु उसने न केवल

जमीनदारकी आज्ञा ही अनसुनी की प्रत्युत् उसने जमीनदारसे झगढ़ा भी शुक्त कर दिया। कारण कई साल तक मकानमें रहनेसे उस गरीबके मनमें मकानके प्रति ममता हो गई। उसकी आसक्ति यहाँ तक बढ़ गई कि वह स्वतःको ही मकानका मालिक समझने लगा। अब केवल अदालतमें जाकर अपना मकान वापिस लेनेके सिवाय जमीनदारके पास कोई चारा न रहा। नतीजा यह हुआ कि अदालतने जमीनदारको पहीसके जरिये अपना मकान वापिस छेनेकी आज्ञा दे दी। अन्तमें जमीनदारने अपने मकान पर फिरसे कब्जा किया । गरीबको घर छोड़ते समय बढ़ाही दु:ख हुआ। उस बेचोरेने इस बातका विचार ही नहीं किया कि वह जिस मकानमें रहता था उसका मालिक कोई दूसरा ही है और वह तो केवल उसमें मुफ्त रहता था । जीवातमा और श्रीरका सम्बन्ध भी इसी प्रकारका होता है। पूर्वकर्मानुसार यही जीवातमा गर्भके पाँचवें महिनेमें गर्भमें रहनेके लिये आता है। पंचमहाभूतोंसे शरीर बनता है: इसिलये शरीरका मालिक पंचमहाभूत है । इन पंचमहाभूतोंने सप्तधातुओं को श्रीरमें मुफ्त रहनेकी इजाजत दे दी है। साथ २ यह भी कह दिया है कि यदि तुम इारीरकी सुश्रुषा ठीक २ रखोगे तो सौ वर्ष तक खुशीसे रह सकोगे; अन्यथा तुम्हें निकाल दिया जायगा । पर इन नियमोंको भूलकर जीवात्मा मनचाहे कर्म करने लगता है। धीरेधीरे उसे शरीरसे आसक्ति हो जाती है और फिर शरीर छोडकर जानेकी इच्छा ही नहीं होती। इस अवस्थाको देखकर पंचमहाभूत जीवातमाको निकाल देते हैं। जीवात्माकी शरीर छोड़ते समय बहुत दु:स होता है। इसका कारण यही है कि वह यह कभी नहीं सोचता कि मेरा इस शरीर से कुछ भी संबंध नहीं है। वेदान्तशास्त्रकी सहायतासे मानवको इन बातोंका विचार करना चाहिये कि वह कहाँसे आया है ? उसका

कर्तव्य क्या है ? उसे किस ओर जाना है ? जीवातमा और शरीरका वेदान्तशास्त्रसे अत्यन्त घनिष्ठ सम्बन्ध है ।

अगले परिच्छेदमें " वेदान्त और ज्योतिषके पारस्परिक सम्बन्ध पर विचार करेंगे.

## परिच्छेद तीसरा

## वेदान्त और ज्योतिष-शास्त्रका पारस्परिक सम्बन्ध ।

प्राचीन कालमें मानव-प्राणी जब पैदा हुआ तब वह आकाशमें रिव, चन्द्र तथा ग्रहणका निरीक्षण करता रहा। आकाशमें चन्द्रका उद्यास्त; कलाकी वृद्धि तथा क्षय, एक दिन पूर्ण होना व एक दिन पूर्ण अस्तंगत होना आदि घटनाओं को देखकर उसको बढ़ा आश्चर्य होता था। इस प्रकार कई वर्ष बीत जाने पर मानव-प्राणी इनका उपयोग काल-निर्णयके लिये करने लगा। अमावस्यासे अमावस्या तक एवं पूर्णिमासे पूर्णिमा तक एक माह और बारह माहका एक वर्ष इस प्रकारका कालक्षम बनाया गया। इसके अनन्तर इसका उपयोग मुहूर्तशास्त्र व घर्मशास्त्रके लिये किया जाने लगा। जैसे र मानव-प्राणी का विकास और प्रगति होते चली वैसे र ज्योतिषशास्त्रमें अन्त्रेषण होते गये और कुंडली शास्त्रका प्रादुर्भाव हुआ। साथही द्वादशमाव, द्वादशराशि और नव-प्रहोंका भी उद्य हुआ। प्राचीन ग्रंथोंका अवलोकन करनेसे इस बातका पता चलता है कि राजा-महाराजाओंका भविष्य तथा जिस जीवने जन्म हिया है वह परमेश्वर की याद करेगा या नहीं यह जाननेके लिए इस शास्त्रका उपयोग किया जाता था।

अब हमें वेदान्त और ज्योतिष-शास्त्रका परस्पर क्या सम्बन्ध है, यह देखना है । वेदान्तमें यह बतलाया है कि मायाकी उत्पत्ति ब्रह्मसे हुयी तथा मायासे पंचमहाभूत और पंचमहाभूतोंसे मृष्टि उत्पन्न हुयी है। यही वेदान्तका क्षम है। ज्योतिष-शास्त्रमें रिव यह मूल है। रिवसे चन्द्रकी उत्पत्ति है और इन दोनोंसे मृष्टिका निर्माण हुआ है।

खगोलशास्त्रद्वारा यह बात सिद्ध हो चुकी है कि आकाशमें अपनी द्दार्धमें आनेवाले जो यह हैं वे दूसरे ही हैं। ये सब यह राविके चारों ओर अमण कर रहे हैं। इनमें हमारी पृथ्वि भी है। इन सबका संचालक और प्रेरक रवि है। रवि स्थिर और तेजोमय है तथा ग्रहों व लोगोंको जीवन प्रदान करनेवाला है। अपनी आकर्षण-शाक्तिके द्वारा रवि इन सबको अपने कब्जेमें रखता है और अखिल संसारके लिये साक्षीमत रहता है। इसीलिये बहा तथा रवि समान धर्मी हैं। माया बहासे पैदा हुई है। माया ब्रह्मसे प्रकाश लेकर दूसरोंको प्रकाश देनेवाली परप्रकाशी है: चन्द्र रविसे प्रकाश लेकर पृथ्वीको प्रकाशीत करनेवाला परप्रकाशी है। जिस प्रकार माया चंचल एवं बहुरूपी है उसी प्रकार चन्द्र भी चंचल तथा बहुरूपी है। इन सबमें समान धर्म पाये जाते हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि वेदान्त और ज्योतिषमें समान गुणधर्म वर्तमान हैं। संचित कर्ममें से जिस प्रारब्ध कर्मका उदय होता है, उसके अनुसार मानव-प्राणी अपने जीवनके अन्तिम क्षणतक भोग भोगता है। क्रियमाण कर्मका त्यागकर जनम परम्परा क्षीण व नष्ट करते हुए वेदान्तके द्वारा मानव-प्राणी इसी जनममें मोक्ष प्राप्ति कर सकता है। ज्योतिष शास्त्रमें भी इन्ही पूर्व कमोंका विचार होता है और उसे शुभ कर्मका भाग तथा अशुभ कर्म का त्याग करना पहता है। उसी तरह अपने हाथसे किसी भी प्रकारका अशुभ कर्म न होने पावे इस लिये उसे बहुत सतर्क रहना जरूरी है। मूलतः ज्योतिषशास्त्र और वेदान्तका एकही स्वरूप है। वेदान्त ज्ञानी लोगोंके लिये है और ज्योतिष अज्ञानी लोगोंके लिये। अगले परिच्छेद में ब्रह्म (रवि) के विषयमें चर्चा करेंगे।

## परिच्छेद चौथा

#### रवि ( बम्ह ) Universal Father

For it is the solar or b which produces the manifestation of life upon every planet of existence and which thus may be called the Lord or Giver of Light physically as also spiritually the Great Architect and Geometrician of the Universe, Self-Existent, Self-Conscious the Great First Cause of everything moving and unmoving the Supporter and Upholder of the system. He has brought into manifestation and yet comparatively few in the western world today have any knowledge of the spiritual aspect of the Sun even realise that the wonderous orb of living light and warmth shining in the heavens is in very truth the glorious outward vesture of the God of this Solar System. Planetary Influenes Page 7 By-Bassie Leo.

कभी कभी मनमें ऐसा प्रश्न उठता है कि इस सृष्टिका कोई संचालक है या नहीं ! यदि है, तो कहाँ है ! उसका स्वरूप क्या है ! सृष्टिका संचालक किस प्रकार का होता है ! आदि ।

इन प्रश्नोंका उत्तर प्रत्यक्ष प्रमाण (eye witness) द्वारा देना कठिन ही हैं। इसीलिय एक उदाहरण द्वारा हम इस बातको स्पष्ट करना उचित समझते हैं। शकर खानेमें बहुत ही मीठी लगती है, यह सभी जानते हैं। परंतु यदि किसीसे यह पूछा जाय कि शकर की मिठास कैसी है तो वह उसका वर्णन नहीं कर सकेगा ? शकर की मिठास जाननेके लिये स्वयं शक्करका स्वाद लेना ही इष्ट हैं। इसी तरह यदि सृष्टिके संचालकके विषयम ज्ञान प्राप्त करना हो, तो स्वयं प्रयत्न करना आव-इयक है। सद्गुरके सहवासमें हम सृष्टि संचालक के दर्शन प्राप्त कर सकते हैं। यह हुआ एक पक्ष का कथन । दूसरे पक्षका कहना यह है कि इस सृष्टिका कोई भी संचालक नहीं है बल्कि सृष्टि स्वयंभू है और अपने आप स्वयंतिद्ध संचालित है। यही कारण है कि इस संसारमें निरीश्वरवाद अस्तित्वमें है। हमारी भारतभूमि पर दो निरीश्वरवादी महात्मा जनम ले चुके हैं। एक तो "ईश्वरक्वष्ण" जिन्होंने 'सांख्यकारिका' लिखी है और दूसरे महात्मा " कणाद " जिन्होंने इस सृष्टिको मूलभूत अणुपरमाणु (Atoms, Electrons, Ions, Protons, molecules, Intermolecules) हैं ऐसा बतलाया है। पाश्चात्य देशमें इस परमाणुवाद के विषयमें काफी अनुसन्धान चल रहे हैं। हालमें पाश्चात्य देशों में अणु-परमाणुका पता लग गया है। इस विषयपर वहाँ विद्वानोंमें बहुत हलचल मची हुयी है। इसका दृश्य-फल गत महायुद्धमें (१९४५ के युद्धमें) एटमबमका अविष्कार हुआ और सब देशों में इसीकी घुन चल रही है। भारतवर्ष इस विषयमें अनजान नहीं है। ईसाकी दूसरी या तीसरी शताहिमें उत्तरी भारतमें "कणाद " नामक एक महात्मा हो गये हैं। आपके मतानुसार सृष्टि की उत्पत्ति ईश्वं नहीं अणुपरमाणुही है। इसके बाद् सांख्योंने इससे भी आगे बिन्दुका पता लगाया। फल यह हुआ कि आज पाश्चात्य शास्त्रज्ञोंने अणुशक्तिको संहारास्त्रके रूपमें बद्छ दिया । हमारे देशमें यह वाद प्राचीन कालमें अस्तित्वमें था । इस विषयमें बहुत कुछ छानबीन करने पर भी आज इस दिशामें विशेष अनुसन्धान नहीं हो सका है। परन्तु हमारे प्राचीन ऋषि-मुनिगणोंने इस दिशामें अधिक अन्वेषण किये और यह सिद्धान्त प्रस्थापित किया कि आत्मा सृष्टिका

भी उसी तरह संचालक है । जिस प्रकारसे हमारे शरीर का । निरीश्वरवादी "ईश्वरकृष्ण " अपनी सांख्यकारिकामें लिखते हैं कि यह सृष्टि मायासे उत्तन हुई है. अथच मायासे महतत्त्व. महतत्त्वसे पंचमहाभूत और पंचमहाभूतोंसे यह सृष्टि निर्माण हुई है, इसीलिये माया सप्टिकी संचालिका है। इस मतको खण्डन अद्वेत वादियोंने किया है। सप्रसिद्ध जर्मन पंडित नित्से निरीश्वरवादी था। अमरीका का कर्नल इंगरसोल भी निर्शिवरवादी था। बादमें मृत्यके समय उसके मस से ये उद्गार निकले There is a great force in the world which can act upon human being अर्थात संसारमें एक महान सत्ता व शक्ति है जाकि मानव जगतको संचालित करती : है। इससे पत्ता चलता है कि उनके विचारोंने किस तरह परिवर्तन हुआ। निरिश्वरवादियोंका मत है कि संसारमें एक ऐसी महान शक्ति है जो अपना प्रभाव मानव-जगत पर डालती है। आगष्टम कान्ट. जहाद्वैतवादी सर अर्नेस्ट हैकेल आदि कुछ पाश्चात्य पंडित यह मानते हैं कि इस मुष्टिका संचालक भी है। सर अने स्ट है केल अपने " Riddle of Universe " नामक प्रथमें लिखते हैं कि इस सष्टिका निर्माण ईश्वरने अपने रहनेके लिये किया है। इस सृष्टिमें ईर्वर विविध स्वरूपों में रहता है। इसी मतको हमारे पुज्य विद्यारण्य स्वामीने अपने "पंचदशी" में प्रकट किया है; जो कि हम लोगोंमें बहुत प्राचीन समयसे चला आ रहा है। इस सृष्टिका संत्य संचालक (ईइवर) है यह बात निस्संदेह हैं। दूसरी बात जोकि सिद्ध हो चुकी है वह यह है कि ईइवर इन्द्रियों से परे हैं और उसका स्वरूप केवल अतिन्द्रीय ज्ञानसे ही जाना जा सकता है। ईश्वरका स्वरूप कैसा है यह स्पष्ट करनेके लिये नीचे दो उदाहरण दिए जाते हैं---

- १. बिजलीकी बत्तीकी ओर दृष्टिपात कीजिये। उसमें दो प्रकार के प्रवाह (current) होते हैं, एक धनाम (Positive) और दूसरा ऋणाग। (Negative) जिस तारमें से धनाग प्रवाह निक-लता है उस तारमें प्रवाहका अस्तित्व आँखोंसे दिखाई नहीं देता; यद्यपि तारमेंसे प्रवाह चल रहा हो। फिर प्रश्न यह उठता है कि इस बातका पता कैसे लगाया जा सकता है ! धनामके संयोगमें जब ऋजाम आता है तब प्रकाश उत्पन्न होता है और उसी समय प्रवाहका अस्तित्व जाना जा सकता है। इससे हम यह देखते हैं कि ईइवरका स्वरूप कोई भी हो, अश्रीरधारी होनेके कारण उसे हम अपनी आँखोंसे देख नहीं पाते । श्रीमद्भगवद्गीतामें श्रीकृष्ण भगवानने कहा है— "नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमाया समावृतः । मुढोऽयंनाभिजानाति लोको मामज-मन्ययम "॥ अर्थात् अपनी योग मायासे छिपा हुआ मैं सबके प्रत्यक्ष नहीं होता हूँ इसलिये यह अज्ञानी मनुष्य मुझ जन्मरहित, अविनाशी परमात्माको तत्त्वसे नहीं जानता अर्थात् मुझे जन्मने --- मरनेवाला समझता है। उपरोक्त विवेचनसे पाठकोंको यह विदित होगा कि इस सष्टिका संचालक अवश्य है जो सर्वव्यापी होते हुए भी अप्रकाशित है।
- २. पत्थर पर पत्थर विसनेसे अग्नि पैदा होती है; तथा एक काष्ठ. पर दूसरा काष्ठ विसनेसे भी अग्नि उत्पन्न होती है। यद्यपि यह अग्नि. चर्मचश्चआंको दिसाई नहीं देती, तो भी आग्नि स्वरूप तेज इन चीजों में है यह अवस्य ही सिद्ध होता है। ईश्वर भी तेज-स्वरूप है। ईश्वरका अस्तित्व इस सृष्टिमें तीन अवस्थाओं में पाया जाता है:—स्थावर जंगम-पदार्थों में सुप्त अवस्था में; मनुष्येत्तर प्राणी व जीव जन्तुओं में स्वप्तावस्था में प्वं मानव-प्राणी में —जागृत अवस्था में। इसी लिये कहा गया है कि ईश्वर

सर्वञ्यापी है। ईश्वर स्वयं स्थिर रहते हुए भी सृष्टिका सूत्र संचालन करते रहते हैं।

इसके स्पष्टीकरणार्थ और एक उदाहरण दिया जाता है-आपने लोह-चुम्बक देला ही होगा १ इस लोहचुम्बकमें एक ऐसी अजीव आकर्षण शक्ति होती है कि जिसके द्वारा लोहचुम्बक तो स्वयं स्थिर ही रहता है किन्तु किसी भी लोहे के टुकड़ेको अपनी ओर खींच लेता है। ईश्वर भी इसी प्रकार अपने आकर्षण शक्तिद्वारा इस सृष्टिको अपने अधिकारमें रखता है। वेदान्तमें इस आकर्षण शांकिको चित् कहते हैं । अब हम देखें कि परमेश्वरका स्वरूप कैसा है ? तेजस्वी, ज्ञान्त, प्रकाशमय, सत् ( त्रिकालावाधित अविनाशी सत्य ) चित्, आनंद । किसी भी पाँच छै माहके बालकको ध्यानपूर्वक देखनेसे मालूम पढ़ता है कि वह स्वयं हँसता है, किल-कारियाँ मारता है; अथवा किसी जन्म-जात पागल (Born mad) को देखिये तो यही प्रतीत होता है कि वह स्वयं ही हँसता है; अपने आपसे सिलता है। इन दोनोंकी स्थिति आनन्द स्वरूप है; भेद केवल यही है कि पागल व्यक्ति अज्ञानी होता है और ज्ञानी लोग बालकके समान होते हैं। सर्व व्यापी, सर्वेतर्यामी, सर्वेतन, निर्मुण, निराकार, अगोचर, (इंद्रियों को दिसलाई न देने वाला) उप्तात्तिकर्ता तथा लयकर्ता, अणुरेण परमाणुमें व्याप्त, सत्ताका संचालक, स्थिर रहनेवाला एवं इस सारी सृष्टि का भालिक। इस स्वरूपको वैदान्तमें परबम्ह कहते हैं जो कि ईश्वर के लिये पर्यायवाची शद्ध है। ईश्वरके स्वरूपके समान ही राविका भी स्वरूप होता है। आकाशमें रवि की ओर देखनेसे हमें एक प्रचंड तेजोमय गोलाकृति दिलाई देती है। जिस प्रकारसे ब्रह्म अपने भक्तों के लिये सगुण-स्वरूप धारण करता है उसी प्रकार रवि भी सगुण-स्वरूप धारण करता है। जब ईश्वर इस मुधीमें पूरी तरहसे व्याप्त होकर दस अंगुल शेष रहता है तब वह रवि प्रातिमाके रूपमें हमें दिखाई देता है।

आकाशमें हमारे चर्मचक्षुओंको जो रिव दिखाई देता है उसका भी व्यास (Diam) दश अंगुल ही है। रिविमें आकर्षण-शक्ति होती है। जिसके द्वारा वह पृथ्वीको अपनी चारों ओर परिक्रमा कराने लगाता है। पृथ्वीके साथमें शिन, गुरु आदि सभी ग्रह रिविके चारों ओर परिक्रमा करते हैं; इसीलिए रिविमें तेज, आकर्षण-शक्ति और प्रमुत्व होता है। सत्, चित, आनन्द, सर्व व्यापी, सर्वान्तर्यामी, सचेतन, उत्पत्ति और लयकर्ता, अणुरेणु-परमाणुमें व्यापा, लोहचुम्बकके समान स्थिर रहकर सृष्टि आदि ग्रह व लोगोंको गित देने वाला, उत्साह व जीवन प्रदान करने वाला, आकुंचनशील व प्रसरणशील, निराकार और साकार, निर्मुण एवं सगुण—यही रिविका स्वरूप है। इसीलिये रिव और ब्रह्मा एक ही हैं।

### परबम्हकी उत्पत्ति

भारतवर्षमें हिंदुओंका जीवनका ध्येय इसी जनममें आत्मस्वरूप का पहिचान कर लेना है। हमारे साधु—सन्तोंने ऊँचे स्वरसे लोगोंको बतलाया है कि आप सब परमात्माके स्वरूप हैं और इसीलिए ईश्वर के चरणोंमें सन्तके लिए विलीन भी हो सकते हैं। सभी पहुँचे हुए सन्तोंने भगवानके स्वरूपका अत्यन्त मनोहर वर्णन किया है। महा राष्ट्रके प्रसिद्ध सन्त पू. श्री रामदास स्वामी अपने 'मनाचें श्लोक' नामक ग्रंथ में लिखते हैं—

> वसे हृद्यों देव तो जाण ऐसा। नभाचें परी व्यापकू जाण तैसा॥ सदा संचला येत ना जात कोहीं। तया वीण कोठे रिता ठाव नाहीं॥१॥

नभा सारिले रूप या राघवाचे।
मनी चिंतिता मूळ तूटे भवाचे॥
तया पाहतां देहबुद्धि उरेना।
सदा सर्वदा आर्त पोटी पुरेना॥२॥
नभी वावरे जो अणूरेणु कांहीं।
रिता ठाव या राघवावीण नाहीं॥
तया पाहता पाहता तेचि झाले।
तिथे लक्ष आलक्ष सर्वे बुडाले॥३॥
कळे आकळे रूप ते ज्ञान होता।
तिथे आटली सर्व-साक्षी-अवस्था॥
मना उन्मनी शब्द कुंठीत राहे।
तो रे तोचि तो राम सर्वत्र पाहे॥४॥

महाराष्ट्रके दूसरे महान सन्त श्री ज्ञानेश्वर महाराजने भी अपने : "हिरिपाठ" नामक ग्रन्थमें भगवत्-स्वरूपका विस्तृतं वर्णन किया है।

ज्ञान देवा पाठ हरि हा चैकुंठ । भरला घनदाट हरि दिसे ॥ ह. ॥ २ ॥ अव्यक्त निराकार नाहीं त्या आकार । जेथानि चराचर त्यासि भजे ॥ह. ॥३॥

जो ईश्वरेक अणुरेणुते लेकर संसारकी प्रत्येक चीजोंमें व्याप्त है उसका स्वरूप बढ़ाही मनोहर, आकर्षक तथा उपमा रहित है। उस परमात्माकी सोंद्यंतासे संसारकी विनाशी चीजोंकी उपमा नहीं दी जा सकती। भगवत् स्वरूप यह बढ़ाही विलक्षण तेज है। "चन्द्र सूर्य कोंटि सम प्रभाः।" संसारको दैदिप्यमान करनेवाले इन चन्द्र सूर्योंके समान कोटि कोटि चन्द्रसूर्य एकत्रित करने पर भी भगवानके समान अत्यन्त तेजस्वी प्रकाश नहीं हो सकता। कोटि सूर्य प्रतीकाशं चंद्र कोटि सुशीतलं। यथा वेदान्त शास्त्रि तद्भवे दृश्यंहि धीमतांम्॥

अर्थात् वेदान्तमें जिन सूर्योंका वर्णन किया गया है ऐसे कोटि सूर्योंके समान दैदिप्यमान और कोटि चन्द्रोंके समान शीतल स्वरूप उनको दीखता है जो आत्मबुद्धिवान हैं।

रक्तश्वतं तथा कुष्णं नील पीतादि शोभितम्। तनमध्ये व्यापितं येन तद् ज्ञोति बम्ह केवलम् ॥ वह रक्तवर्ण, शृंक्षणनील और पीले वर्णसे सुशोभित रहता है। उनका मध्य भाग जिससे व्याप्त है वही केवल ज्योतिः स्वरूप बम्ह है। इस ज्योतिकी उपमा भी संसारके किसी भी देविष्यमान चीजोंसे नहीं दी जा सकती। उद्दाहरणके लिये किसी किसन लाईटकी बत्तिके समक्ष घासलेट तेलकी चिराग रख दी जाय तो चिरागका प्रकाश कदापि किटसन लाईटकी बराबरी नहीं कर सकेगा। यह तेज अत्यन्त शान्त, तेजस्वी, सचिदानन्द और "क्तुम अकर्तुम अन्यथा कर्तुमशाक्ति समर्थ है"। इसी तेजको वेदान्तके शब्दोमें "परबम्ह " कहते हैं। इस परबम्हकी उत्पत्तीका इतिहास बढ़ाही मनोरंजक है। ऋग्वेदमें १० वे मंडलके १२९ वे ' नासर्दाय सूक्त " में लिखा है

नासदासीचों सदासीत्तदानी। नासीद्रजों नो व्योमा परोयत्। किमावरीव: कुह कस्य शर्म-चम्भ: किमासीद गहनं गंभीरम्॥ १॥

उस समय अर्थात् मूलारम्भमें परब्रह्मकी उत्पत्तिक पूर्व सत् और असत् नहीं था। बहुतसे टीकाकारोंने इसका जगत् निर्माण होनेके पूर्व, यह अर्थ किया है किन्तु इस अर्थको उचित माननेसे निम्न लिखित प्रश्न स्वामाविक उत्पन्न हो जाते हैं--१ पंचमहामृत (दृश्य) किस प्रकार निर्माण हुए ? २ यह परब्रह्म किस प्रकार निर्माण हुआ ? ३ परब्रह्म सर्व प्रथम निर्माण हुआ था सृष्टि ? उपर्युक्त प्रश्लोंका विवरण कहीं भी नहीं किया गया हैं। अतः जिस सूक्तमें सृष्टि शब्दका अर्थ सूचित करनेवाला शब्दही नहीं है वहाँ " जगत् यह अर्थ उपयुक्त नहीं हो सकता। हिन्दी टीकाकार पांडित जयदेव शर्मा उपर्युक्त सूक्तका निम्नलिखीत अर्थ करते हैं 🕆 ( तदानीम् ) यह जगत् उत्पन्न होनेके पूर्व ( न् असत् आसित् )-न असत् था। (नो सत् आसीत् ) और न सत् था। (न रजः आसीत् ) उस समय रजस अर्थात नाना लोग भी नहीं थे। ( नो व्योम ) न यहाँ परम आकाश था। (यत पर:) जो उससे भी परे हैं वह भी न था। उस समय ( किस आ अवरीव: ) क्या पदार्थ सबको चारों ओरसे घर सकता था ! कुछ नहीं ( कुह ) यह सब फिर कहाँ था और ( कस्य र्श्मन ) किसके आश्रयमें था । तो । फिर (किस्) क्या (गहनं गंभीरं अम्भ: आसीत् ) गहन । अर्थात् जिसमें किसी पदार्थका प्रवेश न होसके ऐसा गंभीर; जिसका वारपार पता न लगे ऐसा " अम्भस ' ( अप्भस् ) कोई व्यापक भासमान " आप: " तत्व विद्यमान था ?

पूना निवासी आहितामि शंकर रामचन्द्र राजवाहे "नःसदीय सूक्तः भाष्य" नामक अद्दाट्य पाण्डित्यपूर्ण अपनी पुस्तक्षमें केवल तीन सूक्तोंका भाषांतर करते हुए लिखते हैं — तदानीम, उस समय अर्थात् मूलारम्भमें जगत् निर्माण होनेके पूर्व, उस समय जवाकि जगत् नहीं था अथवा जगत्का प्रारम्भ ही नहीं हुआ था। असत्=अ + सत् = न रहना। सत्=रहना। रज = रजोगुण अथवा रजो लोक। परःविऽओम = उस ओरका आकाश। आवरीवः = आ + अवरीवः = किसे आवरण ढाला गया। किं आवरीवः = किसने ढाला। कुह = कहाँ शिक्त स्थान पर आवरण ढालनेवालेने

आवरण डाला ? कस्य शर्मन ? किसके लिए। गहनं = प्रवेश करनेके लिए अत्यन्त कठीन, भीतर जानेके लिए अशक्य ऐसा अत्यन्त गहरा। गंभीर = अत्यन्त अगाध दुस्तर स्थान! अंभः = पानी। जो व्विन करता हुआ बहता है वह पानी। गहनं गंभीर अंभः कि आसीत् = उस समय गहन और गम्भीर जल कौनसा था। अर्थात् किसी भी प्रकारका जल नहीं था।

उपसंहार: — प्राग्जगत्कालमें असत् नहीं था, सत् नहीं था अतएव रज भी नहीं था। परमव्योम नहीं था अतएव आवरक भी नहीं था, आवार्य नहीं था अतएव आवरण-क भें नहीं था। स्थल नहीं था तथा निमित्त भी नहीं था अतः व्यक्त अथवा अव्यक्त किसी भी प्रकारका गहन गंभीर अंभ नहीं था। अब इसका अर्थ दिया जाता है — ऊपर कहा गया है कि असत् भी नहीं था और सत् भी नहीं था। अर्थात् रहना न रहना ये दोनों भी उस समय नहीं थे। सागंश उस समय कुछ भी नहीं था। असत्=अव्यक्त परब्रह्म यहाँ इस प्रकारका अर्थ में कर रहा हूँ । सत्=सृष्टिका व्यापार क्योंकि ६ और ७ वे सूक्तमें सत् यह विसर्ग अर्थात् सृष्टिका व्यापार इस प्रकार अर्थ किया हुआ है। अतः सत्=सृष्टि, और विसर्ग=व्यापार, सत् और असत्=परब्रह्म इसका अर्थ स्पष्टक्तपसे यही हो सकता है कि किसी प्रकारका और कुछ भी नहीं इस अभावसेही '' अस्तित्व " का शुक्तवात हुआ है।

उस समय अंति रक्ष Etheric world भी नहीं था और इसके उसपार आकाश भी नहीं था। हिन्दी भाषान्तरकारने (यत् परः)—जो इससे भी परे हैं वह भी नहीं था—इस वाक्यका अर्थ 'आकाशके उसपार निवास करनेवाला परबम्ह भी नहीं था'; ऐसाही करना होगा। इस सूक्तमें कुछ न कुछ रहनेका कुछ भी आधार नहीं हैं; ऐसी अवस्थामें स्वाभाविक

यह प्रश्न उठ सकता है की जब कुछ भी नहीं था तो किसने किसे आव-रण डाला ? उपर्यंक सकदे विषयमें इसी लिए शंकाएँ की जाती हैं। किसने किसे आवरण डाला ? । किसके सुसके लिये डाला गया, आदि प्रश्नोंके उत्तरमें बहुतसे भाषांतरकारीने नकारात्मक उत्तर दिये हैं। किन्तु मेरी अल्प समझके अनुसार उन टीकाकारोंके उत्तर ठीक नहीं कहे जा सकते । मेरे विचारसे आवरण डालनेवाला और पहननेवाला इन दोनेंकि अभावमें, कोई भी नहीं है; कहीं भी नहीं है और किसके सुलके लिए आदि प्रश्न उप्तन्न हो ही नहीं सकते । किन्तु जिस अवस्थामें उक्त प्रश्न उत्पन्न हुए हैं "आवरण ढाला गया होगा ही" यह सिद्ध हो जाता है। इस प्रश्नकी पृष्टीके लिए हम निम्नलिखित नैसर्गिक उदाहरण प्रस्तत करते हैं। स्त्रीको गर्भधारण। होती है और गर्भके चारों ओर एक पतलासा आवरण स्वयं निर्माण हो जाता है। यहाँ आवरण पहननेवाला होता है किन्तु पहनानेवाला नहीं होता। वह गर्भ स्वयं आवरण घारण कर लेता है। वह थैली भी उस गर्भके साथ स्वामाविक बढती रहती है। यह जो स्थिति है उसे ( मराठी सन्तोंके अनुभवानुसार ) " पिंडी ते बम्हांडी " यह तत्व लागु होता है। दूसरा उदाहरण रेशमके कीड़ेका है। यह कीड़ा स्वतः की रक्षाके लिये अपने श्रारिसे एक प्रकारका बारीक तन्तु बाहर निकालकर उसका अपने ज्ञारीरके चारों ओर कोष तैयार कर लेता है। इसी कोषमें वह १३ दिनतक पड़ा रहता है। १४ वे दिन उस कोष को छिद्र गिराकर वह बाहर उड़ जाता है ( यह स्थिति बंगाली कीड़ों की है; महैसूर की नहीं ) उपर्युक्त दोनों उदाहरणोंमें आवरण पहननेवाला है पांतु पहनानेवाला नहीं है। ठीक इसी प्रकारकी अवस्था मुलारम्भ में भी थी । उस समय आवरण पहननेवाला कोई था उसका विवरण इसरे सक्तमें किया गया है। आवरण पहनानेवाला उस समय कोई भी नहीं था, यह किया स्वयं होती थी। यह किया कहाँ होती थी इस प्रश्नका उत्तर नहीं दिया जा सकता किन्तु किसके सुसके लिए इस प्रश्नका उत्तर सरल हैं। जो आवरण घारण करनेवाला है उसने अपनी रक्षा तथा सुसके लिए आवरण पहना था। उपर्युक्त उदाहरणोंद्वारा तर्कके आधारपर मैंने शंका-ओंका अल्प समाधान किया है। सूक्तमें पानीकी चर्चा भी की गयी है। मूलारमभमें यदि पंचमहाभूत नहीं थे तो पानीका रहना असंभव है। यदि पानी था तो उसके लिये पृथ्वीकी आवश्यकता नितानत हो जाती है। यदि यह मान लिया जाय कि दृश्य जल था तो भी बढ़ेबढ़े प्रश्न सामने उपस्थित हो जाते हैं। अतः उस समय आजके समान चारों ओर भूमि नहीं थी अर्थात् परबम्हके पहले मुष्टी नहीं थी इसे मान लेनेपर उस समय जल भी नहीं था यह स्वयं सिद्ध हो जाता है।

### सूक्त २ रा

न मृत्युरासीदमृतं न तिहैं। न राज्या अहन आसीत् प्रकेतः॥ आनीदवातं स्वधयातदेकं। तस्माद्धान्यन्य पराकिंचनास॥

तब-मूलारम्भमें-अर्थात् परब्रह्म निर्माण होनेके पूर्व मृत्युग्रस्त सृष्टि नहीं थी। अमृत (मोक्ष) अर्थात् परब्रह्म भी नहीं था। आज जिस प्रकार के जन्म और मृत्यु हो रहे हैं उस प्रकार उस समय नहीं होते थे। उस समय शरीरधारी जीवोंका निर्माणही नहीं हुआ था। इसीलिए जन्म-मरणका होना असम्भव है। अर्थात् उस समय जन्म, मृत्यु, रात और दिन (दिन और रात्री के पहचाननेके लक्षण विद्यमान नहीं थे) नहीं थे। उस समय जो कुछ भी था वह अकेला था। वह स्वतः की अपरम्पार स्वयंभू शक्तिसे बिना वायुके स्वासोच्छ्वास करता था।

इसके आगे अथवा इसके अतिरिक्त उस समय कुछ भी नहीं था। अर्थात् उस समय केवल "एकमेवाद्वितीयम् " था।

यहाँ एक शंका हो सकती है कि बिना वायुके किस प्रकार स्वासो-छु। किया जा सकता है ? प्रश्नका समाधान इस प्रकार किया जा सकता है- स्त्रीके पेटमें जो गर्भ होता है वह आवरणसे दँका हुआ होता है। नाल भी माताके हृदयसे जुडा हुआ होता है। यहाँ एक विशेष बात यह है कि उस गंभीको कहींसे भी वायु नहीं मिलता। माता की ओरसे लिया जानेवाला स्वासोछ्यास भी गर्भको नहीं मिलता। केवल माताके साथ हुए अन्नसे उत्पन्न हुआ "अन्न-रस" ही उसे मिला करता है। वह गर्भ बिना वायुके स्वासोछ्यास हेता है। उसके हृद्यकी घड़कन नित्य चालू रहती हैं। इससे भी आश्चर्यकी बात यह हैं कि वहः जिवन्त होता हुआ भी मलमूत्रका त्याग नहीं करता। गर्भके इस विवःणसे यह सिद्ध होता है कि अदृह्य रूपसे पंचमहाभूत उस अवस्था-में भी वहाँ विराजमान रहते हैं। जब गर्भ उद्रसे बाहर आता है तब ट्रय पंचमहाभूतोंका असर होते ही बालकका स्वासीछुास जारी हो जाता है मल-मूत्रका त्याग और रोना भी उसी समयसे प्रारम्भ हो जाता हैं। उपर्युक्त विवेचनसे इस बातकी पुष्टि होती है कि गर्भ विनाही वायुके स्वासोङ्कास की किया करता है। अधीत स्वतः स्वतः में ही स्फूरता रहता है। इसे स्पष्ट करनेके लिए हम प्रतिदिनका व्यवहा-रीक उदाहरण है सकते हैं। दाह अथवा पतही भाजी अधिक खराब हो जानेपर बुरकनेकी क्रिया स्वयं जारी हो जाती है। इस कियामें मनुष्यके हस्तक्षेपकी आवश्यकता नहीं पड्ती । इसी प्रकार गर्भ भी स्वयं स्फूरता है।

इस सूक्तको जिस ऋषिने निर्माण किया उन्हें इस बातका स्मरण नहीं रहा कि जो अकेला था वह स्वतः की शक्तिस ही स्वासोङ्घास किया करता था। और अपनी अपरम्पार शक्तिके बलपर ही डुलता भी था। फिर ये था क्या यह एक महाशक्ति थी। इसीको मैंने महाबम्ह स्वीकार किया है। अब हिन्दी भाषांतर भी देखिए—-

(मृत्युः न आसीत्) उस समय मृत्यु न था। (तर्हि न अमृतम्) और न उस समय अमृत था। अर्थात् जीवनकी सत्ता और जीवनका छोप दोनों नहीं थे। (नः राज्याः प्रकेतः आसीत) न रात्रिका ज्ञान था और (न अक्त प्रकेतः आसीत्) न दिनका ज्ञान था। उस तत्वका स्वरूप (आनीत्) प्राण शक्ति रूप था। परंतु (अवातम्) वह स्थूछ वायु न था। (तत् एकम्) वह एक (स्वष्या) अपनेही बळसे समस्त जगत् को घारण करनेवाळा शक्तिसे युक्त था। (तस्मात् अन्यत्) उससे दूसरा पदार्थ (क्षिंचन) कुछ भी (परः न आस) उससे अधिक सूक्ष्म न था।

अव राजवाड़े महोदयका कथन भी सुनिए—
तिर्हि—उस समय, जगत निर्माण होनेके पूर्व।
मृत्यु—मृतत्व-मरणभाव। (Mortality) (Death)
अमृत—अमृतत्व-अमरणभाव। (Immortalily) (life)
प्रकेतः—चिन्ह।
राज्या प्रकेत—राजिका चिह्न।
अहन प्रकेत—दिनका चिह्न।
तदेकं—तत् एकम्-वह अकेला एक।
स्वधया—स्वतःकी शक्तिसे।
अवातं—बिना वायुके।

आनीत् —स्वासोङ्घास करता था !

तस्मात्—वह जो वायुके बिना स्वासोछ्वास करके स्थित था उससे

ह— सचमुच । अन्य न परः— दूसरा भिन्न ।

किंचन न आस-कोई भी न था।

उपसंहारः — प्राग्गात् कालमें मृत्यु, अमृत, रात तथा दिन का चिन्ह नहीं था। वह केवल अकेला अपनी शाक्तिसे वायुविरिति श्वसन करता था। इसके आतिरिक्त सचमुचही कुछ भी नहीं था। जगहु-त्पित्त पूर्व अजग स्थितिमें जहाँ सद्सत् द्वन्द्व नहीं था वहाँ मृता-मृतः द्वन्द्व नहीं रह सकता। अर्थात् नहीं था। रात और दिन पहचाननेके चिन्ह सूर्य तथा चन्द्र नहीं थे फिर काल किस प्रकार रह सकता है हैं ऐसी अवस्थामें वह केवल अकेला एक था। अत्यव वायु बिना स्फ्रता था। उसे किसी भी प्रकारकी अपेक्षा अथवा किसी प्रकारकी प्रतियोगिता नहीं थी अत्यव वह निर्देन्द्र एकमेवाद्वितीयं था।

अवतक जिन दो स्कोंकी आलोचना की गयी उससे यह सिद्ध हुआ कि उक्त स्कोंका परबम्हसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं हैं। वह एक शक्ति है। इस शक्तिमें तेज, चित् और आनन्द नहीं हैं। केवल असत् है। किन्तु परबम्ह तेजस्वी सचिदानन्द स्वरूप है। इससे यह निर्विवाद स्पष्ट हो जाता है कि दोनों भिन्न भिन्न हैं। अन्तमें यह कहना पड़ता है कि यह शक्ति परबम्हको निर्माण करनेवाला महाबम्ह है।

सूक्तकार ऋषि दो सूक्तोंमें महाब्रम्हकी स्थिति बतलाकर तीसरे सुक्तमें एकदम अंघकार (तम ) था और अंघकारमें जगत् डूब गया था यह बतलाते हैं। यहाँ भी निम्न शंकाएँ उपस्थित हो जाती है। ऐसी अवस्थामें परबम्ह किस प्रकार निर्माण हुआ ! और जगतकी उत्पत्ति कैसी हुयी ? हर्यादृश्य पंचमहाभूत किस प्रकार निर्माण हुए इत्यादि सूक्तकारने इन शंकाओंका निवारण बिलकूल नहीं किया है।

### सूक्त ३ रा

तम् आसीत तमसा गृढ मग्रेऽ—।
प्रकेतं सिलिलं द सर्वमा इदम् ॥
तुच्छेनाभ्व पिहितं यदासीत्।
तपस स्तन्महिना जायतैकम् ॥३॥

जगदारम्भ कालमें अंधकार व्यात था। जल भी न जानने योग्य व्यात था। मायाने परब्रह्म पर आवरण डाल दिया था और वह केवल तपश्चर्याकी महिमासे प्रगट हुआ। हिन्दी भाषांतर देखिए—

(अग्रे) सृष्टि होनेके पूर्व (तमः आसीत्) "तमस्" था, वह सब (तमसा गृद्ध) तमस् से व्यात था। वह (अप-केतस्) ऐसा था कि उसका कुछ भी विशेष ज्ञान योग्य न था। वह (सिंठिठम्) सिंठिठ एक व्यापक गतिमत् तत्व था, जो (सर्वम् इदम् आ) इस समस्त को व्यापे था। उस समय (यत) जो था भी वह (तुच्छेन) तुच्छ, सूक्ष्म रूपसे (आमु-अपिहितम्) चारों ओरका सब विद्यमान पदार्थ दँका था। (तत्) वह (तपसः महिना) तपस्के महान सामर्थ्यसे (एकम्) एक (अजायत) प्रकट हुआ। अब राजवाड़े महोद्यका कथन भी सुनिए—

तमस्—प्रकाशका अभाव "अंधकार" तम आसीत्—अंधकार था। गूळम गूढम्—ढँका हुआ। अग्रे—आरम्भमें जगत् बननेके समय। इदं सर्वम्—यह सारा दृश्यमान जगत्।
अप्रकेतं—न जानने योग्य।
सिलेलं—गतिमान जगत्; गतिमान जल।
आ:—था।
तुच्छेन—फोल (फलके ऊपरका छिलका)
आमु—जो चारों ओर था अर्थात् उत्पन्न होने वाला वह आमु।
अपिहित—दुका हुआ था।

एकं —तमसे व्याप्त था अतः जिसका भेदाभेद न जानने योग्य था एक एकमेव सिळलं।

यत तत-जो वह।

तपसः महिना अजायत-तपकी महिमासे जनम हुआ।

उपसंहार—जगदारम्भ कालमें तम था। और उस तमके भीतर दँका हुआ यह सम्पूर्ण सलिल अपकेत स्थितिमें था। इस प्रकार यह तुच्छसे आच्छादित तमसे ढँका हुआ आभु सिन्ल एकमात्र था, और वह केवल तपकी महिमासे जनमको प्राप्त हुआ।

जगत्के पूर्व कालमें असत्, सत्, मृत्यु तथा अमृत नहीं था। परन्तु जगद्गरम्भ कालमें तम था। और तमके भीतर न पहचानने योग्य सारा जगत् दूब गया था। यह तुच्छते ढके हुए अंधकारमें व्याप्त । सब ओरसे उद्भव पानेवाला गीतिमान जगत् सर्वथैव उस मूल अज अव्यय आत्माके तपकी महिमास प्रकट हुआ।

इस सूक्तमें " जगदारम्भ कालमें तम था " और जगत् उसमें दूबा हुआ था यह बतलाया गया है। ऐसी अवस्थामें निम्न लिखित प्रश्न उत्पन्न होते हैं—

- (१) प्राग्जगत् कालमें कुछ भी नहीं था तब जगदारम्भ कालमें "तम" कहाँसे आया। तमकी उत्पत्ति किस प्रकार हुयी ?
- (२) जगदारम्भ कालमें तम था और उस तममें जगत् डूब गया था । इससे यह साबित होता है कि तमके पूर्व जगत्की उत्पत्ति नहीं हो जुकी थी। जबतक तमके पूर्व जगत्की उत्पत्ति नहीं हो जाती तबतक तमके भीतर जगत् कदापि नहीं डूब सकता । यदि तमके भीतर जगत् ढूब गया था तो जगत् किस प्रकार निर्माण हुआ ! इन प्रश्लोंका विवरण यहाँ नहीं किया गया है। प्रस्तुत ग्रंथमें हमें केवल २ सूकेंकि विवरणकी आवश्यकता थी शेष सूकोंको हम ज्यों का त्यों दे देते हैं—

स्क ४ थां काम स्तद्ये समवर्तताधि । मनसो रेतः प्रथम यदासीत् ॥ सतो बंधमसति निग्विन्द्च । हृदि प्रतीष्या कवयो मनीषा ॥ ४ ॥

सूक्त ५ वाँ तिरश्चीनो विततो रहिम रेषाम् । अधःस्विदासी ३ दुपरि स्विदासी ३ त् ॥ रेतोधा आसन् महिमान् आसन् । स्वधा अवस्तात प्रयतिः परस्तात् ॥ ५ ॥

सूक्त ६ वाँ को अद्धा वेद क इह प्रवोचत्। कुत आजाता कुत इयं विसृधिः॥ अवीक् देवा अस्य विसर्जनेना । थ को वेद यत आवभूव ॥ ६॥

स्क्त ७ वाँ इयं विसृष्टिर्यत आबभूत । यदि वा दघे यदि वा न् ॥ यो अस्याध्यक्षः परमेव्योमन् । सो अंग वेद यदि वा न वेद ॥ ७ ॥

यह सारी हलचलें किस प्रकार होती गयी इसे अब हम देखेंगे-

## अद्वैत

○ शून्य। मूलारम्भमें कुछ भी नहीं था। किनतु जो अकेला, अकेलाही था वह स्वतः की अपरम्पार शक्तिसे विना वायुके स्वासोद्धास करता था। तात्पर्य वह स्वतः के भीतर स्वतः ही स्फुरता था। [इस स्फूरनामें नैसर्गिक हलचल थी। इसी अवस्थामें वह आगे पीछे जोरोंसे दुल रहा था। और इसी लिए उसे स्वयंभू गाति प्राप्त हुयी थी।] इससे यह सिद्ध हुआ कि जहाँ कुछ भी नहीं है वहाँ कुछ ना कुछ भयंकर है। (There is something dangerous where there is nothing). इसे स्पष्ट

करनेके लिए हम एक उदाहरण देते हैं—रेलगाड़ी में Vacuum Brake वेकूम बेक रहता है। यह केवल हवाके बलपर काम करता है। एंजिनसे लेकर गार्डके डिज्वे तक एक मोटीसी लम्बी नली लगी हुयी होती है। इस नलीमें कुछ भी नहीं होता। वह भीतरसे पोली होती है। जिस समय गार्ड ट्रेन रोकना चाहता है उस वक्त गार्ड एक डंडेको दवा देता है और ट्रेन एकदम कुक जाती है। जिस नलीमें कुछ भी नहीं था वहाँ इतनी शाक्त कैसी स्वयं उत्पन्न हो जाती है?

कुछ नहीं का विवरण इस प्रकार है—अज=कभी जनमको प्राप्त नहीं हुआ अत: उसे मृत्यु तो नहीं है। वह त्रिकालाबाधित है ? मृत्युके परे है। अहर्य=चर्मचक्षुओंसे न दिखनेवाला। अञ्यक्त=जड़ सृष्टिके समान प्रकट न होनेवाला। अरूप= बिना आकार वाला। अननत जिसे न आदि है न मध्य है और न अन्त है। अतक्यं=तर्कसे भी न जानने योग्य। निर्गुण-मन, बुद्धि, चित् और अहंकारसे रहित। मायातीत=मायासे रहित। निरानन्द=िकसी भी आनन्दसे मुक्त। भासात्मक निरामास=अति प्रयासके कारण हमारे ज्ञान चक्षुको आभास होता है किन्तु चर्मचक्षु और शरीरको इसका बिलकुल आभास नहीं होता स्वयंभू=स्वयं निर्मित। स्वतःकी तपश्चर्यासे प्रकट हुआ। स्वयंभूशक्ति, स्वयंभूगिति और स्वयंभू आकर्षण शक्ति इन तीनोंसे जो अपरम्पार पूर्ण शक्ति उत्पन्न हुयी है उसीको महाशक्ति अथवा महाबहा कहा जा

सकता है। (दासबोध देखिए) श्री समर्थ स्वामी रामदासजीने अपने मनाचे श्लोक नामक पुस्तकके पहिले श्लोकमें जो मूलारम्म बतलाया है वही महाब्रह्म-मूलारम्म है। स्वामीजीने अपनी दासबोधके ७ वे समासमें चौदह ब्रह्मोंको साफ उड़ा दिया है। इसके बाद विमल ब्रह्म नामक ब्रह्म होष रहता है उस ब्रह्मका अर्थात् जो कुछ भी नहीं है उस ब्रह्मका दासबोधमें सर्वत्र वर्णन किया गया है। यह महाब्रह्म निर्माण होनेके बाद इसी महाब्रह्मसे परब्रह्मकी उत्पत्ति हुयी है। इस परब्रह्मके पूर्व अटक्य, अव्यक्त पंचमहाभूत निर्माण हुए थे। इस विषयमें श्री समर्थ रामदास स्वामी लिखते हैं—" ऐसी पंचमहाभूते। पूर्वी होती अव्यक्ते। पुढें झालाँ व्यक्ते। मृष्टि रचनेसी। ५६॥ दशक ८, समास २, अब यह देखेंगे कि अव्यक्त पंचमहाभूत किस प्रकार निर्माण हुए।

स्फूरना + स्वयंभू - शक्ति, गिति । इसालिए अत्यन्त भयंकर शक्ति कार वेगसे डुलनेके कारण पोलापन (Empty space) निर्माण होने लगा । अर्थात आकाश निर्माण हुआ । डुलनेके लिए खुला भाग अर्थात पोला स्थान चाहिये । जिस समय ख्रीके उद्दर्भ गर्भ रहता है उस समय की अवस्थाका विचार करनेसे ये सारी बात समझमें आ सकती हैं । गर्भधारणाके प्रारम्भमें पुरुषके वीर्यम गर्भीत्पादक जन्तू होते हैं । इन जंतुओं में केवल १ जन्तु गर्भाश्यमें प्रवेश करता है । भीतर प्रवेश करनेके बाद वह अपनी पुँछसे गर्भाशयका द्वार बन्द कर लेता है कारण दूसरा जन्तू भीतर प्रवेश न करे इसलिए उसकी हलचल शुरू होती है । किसी बड़े सपैको मारनेपर जब मृत्युके समय वह बड़ी भयंकरतासे फड़फड़ करता है उसी प्रकार इस जन्तूकी हलचल होती है । जब यह किया जोरीसे शुरू होती है तब खीके बीजकोषमेंसे (Female ovary) एक दूसरा पदार्थ उस गर्भाशयमें आ विराजता है और उस जन्तूको आकर मिल जाता है । इन दोनोंकी कियासे गर्भाशयमें मोटा

द्रव पदार्थ निर्माण होता है। यह द्रव पदार्थ स्वयं पकनेके मुताबिक पकते रहता है। इसीका माँस पिन्ड बनता है और बढ़ने लगता है। ५ मासके बाद उस गर्भको स्वयंभूगित प्राप्त होती है और हलचल भी प्रारम्भ होती है। इस प्रकार वह गर्भ सारे पेटमें घूमने लगता है। यहाँ यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि " क्या उस गर्भको घूमनेकी इच्छा होती है अथवा माताकी इच्छानुसार वह गर्भ घूमता है? नहीं इन दोनोंकी भी बिना इच्छाके यह कार्य होता है। इसी हलचलको स्वयंभूगित कहते हैं।

उपर्युक्त विवेचनसे दो बातें सिद्ध होती हैं-१ जिस प्रकार उपर्युक्त जन्तूकी हलचल शुक्तवात होती है उसी प्रकार उस महाब्रह्मकी भी भयंकर वेगसे आगेपीछे to and fro हलचल शुक्त थी। २ स्त्रीका गर्भाशय तथा उदरका Empty space पहलेसेही तैयार रहनेपर भी वह छिमिटेड होता है किन्तु महाब्रह्मके विषयमें अन्तिसिटेंड होता है।

आकाशका जैसे २ प्रसरण होता गया वैसे २ उस स्वयंभू शाकिमें स्वयंभूगित निर्माण होती गयी। और जब इस शक्ति गितिका आकाशसे संघर्ष शुरू हुआ तब वायु प्रकट हुआ। इसे स्पष्ट करनेके छिए हम एक उदाहरण देते हैं—जिस दिन वायु बिठक्ल न बहा हो उस दिन भी रेलगाड़ीसे प्रवास करनेवाले यात्रीको ट्रेनमें बैठे २ इस बातका अनुभव हो जाता है कि ट्रेनकी खिड़कियोंमेंसे हवा बढ़े जोरोंसे भीतर प्रवेश कर रही है। यद्यपि उस समय वायुकी गिति अत्यन्त मंद होती है फिर भी ट्रेनका आकाशसे जो तीव संघर्ष जारी रहता है उसीसे वायुकी वृद्धि होकर वह भीतर जोरोंसे प्रवश करती है। उस अपरम्पार शाकिके अत्यन्त तीव्रतासे डुलनेके कारण आकाश और वायुकी उत्पत्ति हुयी। महाब्रह्म और आकाशसे वायुका अत्यन्त जोरदार संघर्ष शुरू होतेही तेजयुक्त बिन्डका प्रादुर्माक अत्यन्त जोरदार संघर्ष शुरू होतेही तेजयुक्त बिन्डका प्रादुर्माक

िर्ण भी हम ट्रेनका उदाहरण अपने सामने रख सकते हैं — किसी उँचे स्थानके किनारेसे जब ट्रेन अपनी पूरी शक्तिसे चलती है तब पटरी और चाकोंके बीचसे चिनगारियाँ निकलती हुयी दीख पड़ती हैं। इन चिनगारियों और उपर्युक्त बिन्दुमें केवल इतनाही भेद है कि बिन्दु यह अत्यन्त शीतल, दाहकपनसे रहित है। यह गतिमान और मन-मोहक होता है। इसलिए इसे आग्ने नहीं कहा जा सकता। किन्तु ट्रेन और पटरीके बीच जो चिनगारियाँ उड़ती हैं वह आग्ने हैं।

उपर्युक्त विवेचनसे यह निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि बिन्दुके समूहसे तेज तथा बिन्दुसेही अणुरेण भी उत्पन्न हुए। यहाँ हम मृष्टि Nature अर्थात सृष्टिका नियम बतला देना चाहते हैं कि सृष्टिमें जो भी चीज निर्माण होती है उसकी अमर्याद वृद्धि प्रारम्भ होती है। कुछ कालके बाद वृद्धि स्थिगत होती है। उीक यही प्रकृतिका नियम उपर्युक्त तेज और बिन्दु तथा अणुरेणुको भी लागू होता है।

महाब्रह्म + वायु + तेज=तेजमें आर्द्रता निर्माण हुयी (आर्द्रता का अर्थ पानी नहीं है।)

वायु 🕂 तेज 🕂 आर्द्रता-सूक्ष्मातिसूक्ष्म अणुरेणु अत्पन्न हुए।

बिन्दू और नाद इन दोनोंने अपना अलग अलग संसार चालू रखा। हठ योगशास्त्रका अभ्यास करते समय बिन्दू और नादका अनुभव आता है इसेही " सर्वम् बिन्दूमय जगत " ऐसा सूत्र है। नादका अनुभव " अनाहत " ध्विनके रूपमें आता है। इसमें दस नाद हैं।—आकाश और वायु इन दोनोंके संघिष्म नाद उत्पन्न हुआ। तेजमें प्रकाश नहीं था। इस महाबम्हके समय तक अंधकार नहीं था और प्रकाश मी नहीं था। उस समय सूर्योदयके पूर्वके जिस कालको हम " पंच पंच उष:काल " कहते हैं वह उष:कालकी अवस्था थी।

अन्यक्त पंचमहाभूतोंका निर्माण इस प्रकार हुआ-जैसा कि ऊपर

इमने बतलाया है। निर्माण कालके बाद आकाश और वायुकी अमर्याद् वृद्धि हुयी। तदनुसार तेज, आर्द्रता और अणुरेणुकी मी खूब वृद्धि हुयी। हमारे ख्यालसे इसी समय महाब्रह्मके ऊपरका आवरण फट गया होगा। बिना किसी आवरणसे शक्तिका अनुभव नहीं हो सकता।

आकारा की भयंकर वृद्धि हो जानेसे अंधकार निर्माण हुआ कारण आकारामें स्वाभाविक ही अंधकार है।

वायुकी भयंकर वृद्धिके कारण हवा निर्माण हुयी। तेजकी इतनी अधिक वृद्धि हुयी कि वह बिना शक्तिका परबम्ह हो गया और झट अग्नि उपन्न हुआ।

आर्द्रताकी भयंकर वृद्धिके कारण जलकी उत्पत्ति हयी। अणुरेणुकी भयंकर वृद्धिके कारण पृथ्वी निर्भाण हुयी और पृथ्वी अंधकारमें दूब गयी।

अब इसी समय दूसरी ओर क्या हुआ यह भी देखेंगे-

तेजकी भयंकर वृद्धिके कारण जब सारे पदार्थ व्याप्त हो रहे थे उसी तेजने महाबम्हको निगल लिया। निगलतेही शक्तियुक्त परबम्ह निर्माण हुआ फिर भी महाबम्ह किंचित शेष रह ही गया। इसी शक्तिसे यह प्रकाशयुक्त भयंकर तेजस्वी, जन्म मृत्युरहित, अत्यन्त मोहक, सुंदर और आनंद युक्त सारी चराचर सृष्टिमें व्याप रहा है।

इस परब्रमहसे रवि-चन्द्र निर्माण होकर रात और दिनका विभाजन हुआ !

परब्रम्ह+नाद+सृष्टि, इनके संयोगसे चित्त—दूसरोंकी संवेदंना जिसके कारण जानी जाती है—ऐसा एक स्वसंवेद्य स्थिति निर्माण हुयी अर्थात् "चित् " निर्माण हुआ। यही स्वरूप आनंद्युक्त है।

'यह परबम्ह है इसीकी बाद्धें "एकोहम् बहुस्याम ऐसी कामवासना उत्पन्न हुयी । अर्थात् बाह्य शक्तिकी उसे आवश्यकता महसूस हुयी ।

परबम्ह महाब्रह्मसे निर्भाण होकर किस प्रकार सदाके लिए रहा इसे स्पष्ट करनेके लिए नीच एक संक्षिप्त वंशावली देते हैं—

महाबम्ह + मारुती, राहू। स्फुरना + डुलना आकाश + डुलना -इवा (नाद) बिन्दु (तेजका । यह अग्नि नहीं है) आर्द्रता (यह पानी नहीं है गीलापन, कला) अणुरेणु तेज पंचमहासूत, हश्य तम शनि "म" परब्रम्ह-रवि सतू प्रकृति-चन्द्र स्थम पंच तनमात्रा महत्-( बुद्धी ) बुध आकाश नील, गुरु, दत्त चित्त-मंगल वायु हरा, बुघ, गणेश अहंकार-गुर अग्नि रवि, लाल, भारति जल चन्द्र, सफेद, देवी मन-चन्द्र पंचज्ञानेन्द्रिय, पंचकर्में द्रिय पृथ्वी पीला, शनी, काली सत्व-अ-रवि स्थूल पंच तन्मात्रा स्त्रोत्र-मंगल आकाशका गुण-शब्द गुरु वायुका गुण-स्पर्श बुध पाणी-गुरु त्वक्-बुध अभिका गुण-रूप रिव चक्षु-रवी पाद-मंगल जलका गुण-रस चन्द्र गुद-शनि पृथ्वीका गुण-गंघ शनि व्राण-शुक उपस्थ-शुक

हत्रय मृष्टिकी उत्पत्तिका मूळ कारण बिन्दू है। और बिन्दुसे अणुरेणु, अणुरेणुसे मृष्टि और मृष्टिसे मानबी श्रीरकी उत्पत्ति होती है।

### बिन्दूका कोष्टक

#### हश्य

८ सूक्ष्मातिसूक्ष्म अणु = १ सू. अणु

८ स्. अणु = १ अणू

जपर दी गयी सब कोष्टकोंसे निकला हुआ परिणाम— निसर्ग—यहाँच्छा

प्राणी मनुष्य मनुष्ये तर जीवजंत स्थावर जंगमात्मक पदार्थे अणुरेणुस्ह | | | | ईश्वर अवस्था-जायत स्वप्न सुषुप्ति | | | इन्द्रिय—सेन्द्रिय सेन्द्रिय निरीन्द्रिय

इस प्रकार महाब्रह्मसे सृष्टिकी उत्पत्तिका संक्षिप्त विवरण इस अंथमें किया गया किन्तु।जिन पाउकोंको इसके अतिरिक्त अधिक जानकारी प्राप्त करना हो वे 'पंचिकरण' देखें। हमने जिस प्रकार महाब्रह्मका वर्णन किया है ठीक इसी प्रकार श्रीमद्भगवद्गीतामें भी वर्णन किया गया है-" ज्ञेयं यत्तत् प्रवक्षामि यज्ज्ञात्वाऽ मृत मश्रुते । अनादि मत्परं ब्रह्म न सत्तन्नासदुच्यते ॥ श्टोक १२ अ. १३—अर्थ= जिसे जान नेसे अमृत अर्थात् मोक्ष मिलता है वह में तुझसे कहता हूँ । वह अनादि (सबके) उस ओरका ज्ञाज्ञ्वत महाब्रह्म है । इसे सत् और असत् कुछ भी नहीं कहते ।

तेतिरीय बाह्मण पाठमें "नासदीय स्क" आया हुआ है। कुछ उपनिषदों में और कुछ आरण्यकों में (बृहत आरण्यक तथा अन्य कुछ अंथों मेंभी इस महाब्रह्मका वर्णन आया हुआ है।

अवतक महाब्रह्मसे परब्रह्मकी उत्पत्तिका विवेचन किया गया।
अवतक जितने भी संत महात्मा हो गये हैं वे सब इसी परब्रह्ममें विलीन
हो चुके हैं। भविष्यमें भी जितने भी महात्मागण निर्माण होंगे वे भी
इसीमें विलीन होंगे। महाब्रह्म तक सहसा कोई भी नहीं पहुँचता। इस
पदकी यात्रा करनेवालोमें महाराष्ट्रके प्रसिद्ध समर्थ स्वामी रामदासजिका
नाम अग्रगण्य है। अतः स्वामी रामदासकी योग्यता महान थी यह स्वयं सिद्ध
हो जाता है। स्वामी रामदासजीने महाब्रह्म अर्थात् मूलारम्भ देखा था और इसी
लिए आपने अपने ("मनाचें श्लोक") मनके १ ले श्लोकमें मूलार्भ शब्द
का प्रयोग किया है। यदि आपने मूलारम्भ न देखा होता तो कदापि
मूलारम्भ शब्द न लिखते! "आत्मा; परब्रह्म अथवा परमात्मा आदि
शब्द लिखते। स्वामी रामदास हनुमानजीके अवतार थे और भगवान
मास्ती तो स्वयं महाब्रह्म हैं। अत्यव स्वामीजीने महाब्रह्म दर्शक
"मूलारम्भ" शब्दका प्रयोग किया है और यही सत्य भी है।

# परिच्छेद पाँचवा

### भाया (चन्द्र Universal Mother)

"देवी होषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपयन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥ " "त्रिभिर्गुणमयैभीवैरि भिःसर्व मिदं जगत् । मोहितं नाभिजानाति मामेम्यः परमव्ययम् ॥"

अर्थात, यह अठौकिक अर्थात अति अद्भुत त्रिगुणमयी मेरी योग-माया बड़ी दुस्तर हैं; परन्तु जो पुरुष मेरेको ही निरन्तर भजते हैं, व इस मायाको उछंघित कर जाते हैं, अर्थात् संसारसे पार हो जाते हैं। गुणोकें कार्यक्ष सात्विक, राजस और तामस इन तीनों प्रकारके भावों से अर्थात् रागद्देषादि विकारोंसे और सम्पूर्ण विषयोंसे यह सब संसार मोहित हो रहा है, इसिटिये इन तीनों गुणोंसे परे मुझ अविनाशी। तत्वको नहीं जानता।

जिसको गाईस्थ्य जीवन व्यतीत करना है, उसे गृहिणीकी आवश्यकताका अनुभव होता है। पुरुषने अपने रहनेके लिये मकान बांधा और उसमें वह निवास करने लगा। उसने विवाह किया और अपनी पत्निको गृह स्वामिनी बनाया। स्वयं मगवान श्रीकृष्णजीने कहा है—"मयाध्यक्षण प्रकृतिः स्यते सचराचरम्। हेतुनानेन कौन्तेय जगिद्विपरिवर्तते॥" अर्थात्, "हे अर्जुन! मुझ अधिष्ठाताके सकाशसे यह मेरी माया चराचर सहित सर्व जगतको स्वती है और इस अषर कहे हुए हेतुसे ही यह संसार आवागमनस्वय चक्रमें घुमता है।"माया एक बढी ही अजीब शक्ति है। अहश्यका हृश्य होना और हृश्यका

अहर्य होना इसीको माया कहते हैं। मेरी समझमें मायाका स्वरूप लोहचुम्बककी उस आकर्षण शक्तिके समान है जो लोहेको खींचती तो है ही परन्तु आंखोंको दिखलाई नहीं देती। लोहचुम्बकमें लोहा और छोह चुम्बक ये दोनों भिन्न भिन्न पदार्थ मौजूद हैं। इसी तरह पुरुष व स्त्री दोनों एक ही तत्वसे बने हुए हैं। जिस सप्तरसात्मक घातुसे पुरुषका शरीर बना हुआ है उसी सप्तरसात्मक धातुसे स्त्रीक। भी शरीर बना हुआ है । स्त्री और पुरुषको मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार तथा आत्मा सभान दिये गये हैं। इतना होते हुए भी दोनोंके शारीरिक गुणधर्म भिन्न भिन्न है। यदि स्त्रीको लोहचुम्बक कहा जावे तो हम पुरुषको लोह कह सकते। हैं। स्त्रीमें एक ऐसी महान आकर्षण शाक्ति होती है कि जिसके बलबर वह पुरुषको अपनी ओर हठात् आकृष्ट कर लेती है। दोनोमें एक ही शारीरिक तत्त्व वर्तमान होते हुए भी एक भोका है और दुसरा भोग्य है। इसी कियाको में माया कहता हूँ। यह कार्य किस प्रकारसे होता है यह हमें दिखाई नहीं देता। इस कार्यका हेतु सुष्टिका विस्तार तथाः पालन अबाधित रूपसे जारी रखना है। यह एक ऐसी किया है कि जो बाल्यकाल अथवा वृद्धावस्थामें नहीं की जा सकती। वह तो केवल यवावस्थामें ही हो सकती है। इससे एक बात सिद्ध होती है कि इस कियाका काल सीमित है — कुछ काल तक ही यह किया हो सकती है और कुछ काल तक नहीं हो सकती। मायाका भी यह एक लक्षण है। माया इस सृष्टिका पारन व संवर्धन करने वाली, हर्याहर्य होने। वाली, स्वयं प्रकाशित न होकर ब्रह्मसे प्रकाशित होनेवाली, ब्रह्मको अपने वशमें रखनेवाली, मोहमें फंसानेवाली, सदा अममें वाली, स्वक्तैव्यदक्ष, द्याशील होते हुए भी ममत्त्वहीन है। जिसकी कर्तृत्व शक्तिका आदि अंत नहीं और जो वेश्यासदृश है (सत्यानृतान्य पर्वा प्रियवादीनीच । हिंसा दयाळुरिवार्थ परावदान्याः । नित्यम्-

च्यथा प्रचुर नित्य धनागमाच वारांगनव चपनीति अनेक रुपाः॥) माया के गुणधर्म चन्द्रमें भी पाये जाते हैं। एक आँग्ल महिला Bassie Leo अपने ग्रंथमें लिखती हैं—

The Moon although apparently a barren and exhausted world, presides over birth and death, being concerned with the shaping and moulding of the forms which we inhabit in the lower worlds. Astrologically, the moon has rule over all the instincts in the animal kingdom. and in the human family the Moon influences the brain cells, causing fancies, notions, vague and undefined imaginings. It is concerned with collecting and reflecting, causing speculations, opinions and changes in the human mind, in which the intellect is but a reflection and often a distortion of impressions unreasoned sentiments and apprehensions in a word the Moon represents the personality of each individual the fleeting, transitory. and impermanent bundle of inconsistencies bound together in the physical body and expressed through the brain cells in the various faculties of the head. It is the representative of the one life on earth, known as the personal during which time the individual ray shines through the persona or mask for the purpose of gleaning and gathering objective experiences.

By moulding the forms through which all life on our physical globe is manifested she brings all things to fruition, being the great Shakti of the god Saturn goddess of the deva kingdom, ruling the lower astral and physical world.

In conclusion we may note that the Moon has a light and a dark side, one half being turned to the Sun, the other away from it. She has also a good and evil influence upon huminity. There are secrets connected with the Moon that none save an adept may fully understand, but for all practical purposes she may be considered as the vehicle of prana, and a collector of all forces that sustain and nourish animal life, for without her etheric moulds life cannot be made manifest in the form. But she is also the goddess of death as well as life, and in a minor reflective manner she is also the "three in one" on the form-side-namely the collector of the cells and molecules of matter their preserver and their dissolver. Influence of Flanets by Bassie Leo. Page 15-17-18.

उपरोक्त विवेचनके आधारपर हम यह कह सकते हैं कि माया और चन्द्रका स्वरूप एक ही है।

# संसारमें अमरत्व की कल्पना किस प्रकार निर्माण हुयी ?

भारत वर्धमें प्राचीन कालमें हिरण्यकश्यपु नामक एक शिवोपींसक तेजस्वी योगेश्वर हो गये हैं। इन्हें अमर बननेकी इच्छा थी। और इसी छिए हिरण्यकश्यपुने भगवान शंकर की कठीन तपश्चर्या प्रारंभ की। भग-वान भोलेशंकर प्रसन्न हुए और भक्तकी इच्छा पूर्ण करनेके हेतुसे बोले कि हे वत्स इच्छित कर मांगों! हिरण्यकश्यपुने जब अमर बननेकी इच्छा व्यक्त की तब विश्वनाथ शंकरजीने कहा कि, भक्तराज शरीरधारी प्राणियोंके लिए यह अवस्था अत्यन्त दुःसाध्य है। सृष्टि यह मृत्युगस्त है अतप्व यहाँके प्राणि अमरत्व नहीं प्राप्त कर सकते। हिरण्यकश्यपुने अपनी वावय रचना बदलकर पुनः भगवान शंकरसे वहीं वर मांगा—है नाथ ! देव, दानव मानव तथा स्थावर जंगम जीव जंतुओंसे मेरी मृत्यु न हो। न में दिनमें मरूँ और न रातको। न घरमें और न घरके बाहर मेरी मृत्यु हो। भगवान शंकरने तथास्तु कहा और हिरण्यकश्यपु उस दिनसे स्वतःको अमर समझने लगा। इसके पश्चात कथा का विस्तार तथा अन्त किस प्रकार हुआ यह प्रत्येक पाठक जानते हैं। उपर्युक्त उदाहरण देकर हम अपने पाठकोंका ध्यान "अमरत्व" की और आकर्षित करना चाहते है। यह अमरत्व की भावना किस प्रकार निर्माण हुयी यह बढ़ाही मनोरंजक विषय है।

यहाँ हम अति प्राचीन कालकी एक कथा सुनाते हैं। इसका निश्चित कालमान अवतक ज्ञात नहीं हो सका है। कथा की उत्पत्ति के सम्बन्धमें जो कुछभी प्रमाण मिलते हैं उसमे यह प्रकट होता है तब कि है जब कि मानव प्राणि का जन्म हुआ था। तब मानव पूर्ण तथा अज्ञानी तथा नग्नावस्थामें विहरता था।

उस समय मनासुर नामक एक मायावी असुर निर्माण हुआ। यह बहाही प्रतापी, भयंकर तेजस्वी, अहंकारी, निहर, तमागुणी और मृत्युर्शित था। जैसे जैसे यह बहा होने लगा वैसे वैसे सृष्टीमें भयंकर विप्रुव मचाने लगा यह राक्षस देव, दानव तथा मानवोसे लढ़ने लगा। देवता और मानवोंकी स्त्रियां तथा लड़कीयों को भगाना, उनकी सम्पत्ति को लूटना, लोगोंकी हत्या करना आदि-आजकलके सीमाप्रांतीय गुंहोमें समान-नीच कर्म करने लगा। मनासूर के कई उत्पातोंने जनता को आपत्तिमें झोंक दिया। भयसे लोग कांपने लग उस समय उनहे अपनी रक्षा करनेवाला कोईभी नहीं दीखता था चूंकी वह राक्षस अमर था इसलिए देवता और मानव उससे युद्ध नहीं कर सकते थे। अन्तमें विवश होकर देवताओंने अपना एक शिष्ट मंहळ भगवान शंकर के पास भेजा। (जैसा आजकल जनताका शिष्टमंहळ हिन्द सरकारके

पास जाता है।) शिष्ट-मंडक की दहीलोंको सुनकर भगवान शंकरने उन्हें यह विश्वास दिलाया कि हम आपके कष्ट निवारण का उपाय अवस्य ढंढ निकालेंगे । भगवान शंकरसे आस्वासन प्राप्टर देवतागण अपने अपने स्थानके लिए जिदा हुए। देवताओंके कष्टोंका निवारण करनेके हेत्स भगवान शंकर बहुत कुछ सोचते रहे किन्तु उन्हें कोईभी उचीत मार्ग न सुझ सका। अतएव वे सीध भगवान महाबीर के पास गये। और महाबी जीकी स्तुति करते हुए कहने लग कि "हे भगवन! आपनहीं प्रकृति तथा पुरुष को निर्माण किया है। आप अज और अमर हैं। इस चराचरमें आपके समान शक्तिशाली कोईभी नहीं है। आप स्वयंभू शक्ति ञाली हैं। शंकरजीके स्तुतिपर वचनौंको सुनकर महाबीरजी मुस्कराते हुए बोले. देवश्रेष्ट शंकरंजी, आप बढेही चिंताशील जान पहते हैं। कहिए, आपकी चिन्ताका कारण निःसंकोच बतलाईए । अपनी चिन्ताका कारण व्यक्त करते हुए शंकरजी बोले - हे प्रभो ! पृथ्वीपर एक मनासुर नामक का असुर अपनी प्रवल शक्तिके कारण बहाही उत्पात मचा रहा है। भूमंडल उनके अत्याचारसे काँप रहा है। उसके नाशका कोईभी उपाय इमे दीस नहीं रहा है। अतएव हम बढेही चिंतित है। क्रपा कर आप इस चिंताके निवारणका इलाज बतलाईए । भगवान महाबीरने कहा---हे शंकरजी मैं उसके कृत्योंसे अनभिज्ञ नहीं हूँ । उसके नाशका शीघ्रही उपाय किया जायगा । आप निश्चित रहे । भगवान महाबीरसे आश्वासन पाकर शंकरजी अपने धामकी ओर चले गये !

शंकरजिके चे जानेके बाद महाबीरजी इस विषयपर बहुत कुछ सोवते और अन्तमें इसी निर्णयपर पहुँच कि मनासुर का नाश केवल स्त्री के द्वाराही हो सकता है। महाबीरजीने अपनी पूँछसे कहा हे काली तुम्हे मनासुरसे युद्ध करके उसे मारना है अतएव तयार हो जाओ। देवीने कहा—हे प्रभो मनासुर बढाही मायावी अष्टसिद्धिको आप्त और बढ़ाही चंचल है। वह एक स्थानपर कदापि नहीं रहता उसे अमरत्वमी प्राप्त है ऐसी अवस्थामें उसकी मृत्यु किस प्रकार हो सकेगी ? मनासुरके नाशका उपाय देवीसे महाबीरजी कहही रहे थे कि शंकरजी वहाँ आ विराजे निचे का अति गृढ, परम और चरम कल्याणकारी संवाद श्लंकरजीको सुननेका बडा सौभाग्य प्राप्त हुवा । देवी और महाबीरजीका संवाद प्रारम्भ हुआ। महाबीरजीने कहा हे देवी तुम जिस स्थानपर हमेशा बैठती हो वहासे हटका अपना मुंह ऊपरकी ओर कर दो । तुम्हे एक विवर मालूम होगा । इसीमें प्रवेश करो। वहाँ प्रवेश करनेपर तुम मनासुरको देख सकीगी किन्तु मनासुर तुम्हे न देख सकेगा। मनासुर एक स्थानपर नहीं रहता उसके छ: दुर्ग हैं। ये बढेही दुर्ग हैं जिनके भीतर मनासुर रहा करता हैं। इनमें से जो पहला दुर्ग हैं उसकी ४ मजबूत दीवार हैं। इस दुर्ग को चारोओरसे दरवाजे हैं। प्रत्येक दरवाजेपर खडा पहरा रहता है। मनासुर पर्व दरवाने में रहा करता है; वह बडीही साववानीसे रहा करता ह । अतएव तुम पश्चिम द्रवाजेसे मीतर प्रवेश करो । यहाँ यदि वह न मिले तो उसके रहनेका रंगमहल तोडफाडकर नष्ट कर देना चाहिए। इसके आगे दुसरा दुर्ग है। यह बढाही विचित्र है। इसकी भी छः दीवार हैं। चार दिशाओंपर चार और वायन्य तथा आग्नेय दिशामे दे। इसप्रकार कुछ छ: दरवाजे इस दुर्ग को हैं। प्रत्येक दरवाजे गर भयंकर असुः पहरा देते हैं। पूर्व दरवाजेपर "काम " दाक्षण दरवाजेपर "काघ " पश्चिम द्रवाजेपर " लोभ " उत्तर द्रवाजेपर " मोहासुर " आग्नय द्रवाजेपर -" मद " और वायव्य द्रवाजेपः " मत्तर " नामक असुः पहारा देता हैं। ये सभी पहरेदार असुर बडेही भयंकर तथा जल्दीसे वदाने न होने बाले हैं। यहां तुझे मनासुर नहीं मिला तो यह दुर्ग तहस नश्स करके आगे बढना । इसके आगे एक तीसरा दुर्ग हैं । इस दुर्ग म प्रवेश करना

अत्यन्त काठिण है। यह दस मजबूत दीवारोंसे धिराह्यआ है। और इसकी चारोओरसे अभिकी लपटे निकला करती हैं। इस दुर्गमें देव. दानव तथा मानवोंमेंसे कोईभी प्रवेश नहीं कर सकता 🖪 इस दुर्गमें भी हे देवी तुम पश्चिम मार्गसेही प्रवेश करो । भगवानः महाबीरसे इस दुर्गोंका वर्णन सनकर देवीने तुरंत उसमें प्रवेश किया । दुर्गसंरक्षक सेनापति देवीको देखतेही पूर्ण साह्यताः देनेके लिए तैयार होगया। उसने बड़ीही नम्रताके साथ देवी को भितर का रास्ता बतला दिया। सहसा इसी दरवाजेपर मनासरसे देवीकी मुउभेड होगयी। मनासुरने अपने महलमें बैठे २ देवीके आति भयंकर कोंघी स्वरूप को देखा। देखतेही वह युद्धके हिए उठ खड़ा हुआ देवीने तीन दिन युद्ध किया किन्तु मनासुर न मरा और न देवीके श्राणही आया। अंतमें देवी थक गयी। भगवान महाबीरने देवीकी यहः अवस्था देखी तो उन्हें ऐसा जान पड़ा कि देविको और भी कुछ सहारा की आवश्यकता है। भगवान महाबीरने देवीसे उस राक्षसके विषयमें पछा तब देवीने उत्तरमें निवेदन किया कि हे देव, यह राक्षस बड़ाही मायावी है। यह अमर है अतः इसे जीतना बढाही दुर्गम है। मेरे विचारसे यह जबतक शरण नहीं आता तबतक कोई भी काम सिद्ध नहीं हो। सकेगा। भगवान भहाबीरनै देवीकी सहारेके छिए विवेक और भक्ति नामक दो अस्र प्रदान किये । इन अस्त्रांको पाकर देवी पुन: यद्धके लिए तैयार होगयी । महाबीर इन दोनोंका युद्ध देखते रहे । उपर्युक्त दो नयेः अस्त्रोका प्रयोग करतेही मनासुर ना दो ग्यारह हो गया। अंतर्मे विवश होकर उसे देवी की शरण हेनी पड़ी। शरणमें आये हुए मनासुरके देसकर देवीने कहा कि हे राक्षस, तेरे अस्तित्व को सदाके लिए नष्ट करें देना चाहिए, किन्तु यह काम मेरा नहीं है अतएव तु भगवान महाबीरके पास चल।

मनासुर भगवान महाबीर के समक्ष उपस्थित किया गया। भगवानकी कोधकारी आखोंसे मानो आग्ने की लपटें निकल रही थी। इस भयंकर रूपको देखकर मनासुर घबडाकर काँपता हुआ भगवानुके चाणोंमें गिर पढ़ा । उस उदंह राक्षस की ओर देखकर भगवान महाबीर-जीने कहा —हे राक्षस तम बढेही मायावी. निडर ओर दप्ट हो । पृथ्वी पर तुमने अपने अत्याचारोंसे लोगोंको घोर कष्टोंमें झोंक दिया है। तुम इस बातको बिलकुल भूल गये हो कि तुम्हारा शासक जो सर्वशाक्तिमान **ई**श्वर है वह सर्वत्र विराजमान है तुम्हारी उदण्डता को देखकर उन्हें उचित दण्ड अवज्य देना चाहिए। महाबीरजीके करें रूख को देखकर मनासुर घबराया और स्तुती करता हुआ चरणापर गिर पडा। दीनद्यालुः महाबीरने मनासुरके भयभीत पश्चातापयुक्त अंत:करण को देखा। उन्हें उस राक्षसपर दया आगयी। मनासरसे भगवानूने कहा कि है असुर, आजसे तुम भ्रमध्यमें रहो। जो मानव, दानव तथा देव ईश्वरका स्मरण न करेगा उसे कष्ट देकर ईइवरकी याद दिलाते रहना। समीपही हाथ जोड़े हुए देवी खड़ी थी। देवी की ओर देखकर महाबीरजीने कहा कि हे देवी में तुमपर प्रसन्न हूँ अतएव इच्छित वर भाँगो ! देवीने पतिः दर्शनकी इच्छा व्यक्त की।

देविकी पितदर्शन की लालसा पूर्ण करने के हेतुसे महाबीर जीने कहा हे देवी तुम्हे पित दर्शन के लिए इससे भी आगे बढना हागा । इस के आगे एक चौथा दुर्ग है । इसके चारों ओरसे खून की निदयाँ बहती है । इस दुर्गको बढी बारह दीवारें हैं । इस दुर्गको भीतर भयं कर नादः सुननेमें आता है । इसी स्थानपर बढे जोरोंसे आँधी चला करती है । इस आँधीं मार्ग बिलकूल नहीं दीखता । इस दुर्गम दुर्गको तोढफाडकर आगे बढना होगा ।

इसके बाद तुम्हे सोलह दीवारोंसे धिरा हुआ एक पाँचवा दुर्ग मिलेगा। यह आकाशमें स्थित है। इसे भी तुम्हे नष्ट करना होगा। इस के आगे एक चमत्कारिक छठा दुर्ग मिलेगा । यह दुर्ग आकाशमें झुलता रहता है। इस दुर्गके सर्व प्रथम स्थिर करना होगा इसके बाद सुक्षमस्तप घारण कर हे देवी, तुम्हे उस दुरीमें प्रवेश करना होगा। दुर्गके स्थिर होतेही उस दुर्गके भीतर तुम्हे पतिदेव का पता लगेगा । वहाँ एक अदु-भूत समुद्रमें दिव्य मंचपर तुम्हारे पतिदेव विश्राम कर रहे हैं। वहाँ समी-पर्मेही एक अमृत कुंड है। देवी, इस युद्धमें तुम्हे बडे बडे कप्टोंका सामना करना पढा है। अतः पतिके सभीप जानेके पूर्व तुम्हे उस कुंडसे अयृत प्राञ्चन कर लेना चाहिए। भगवान महाबरिसे मार्ग की समुची जानकारी प्राप्त करने पर देवी पति दर्शनके लिए चल पही । मार्गके कठिन दुर्गोंको नष्ट करनेपरं उसे पतिदेव के दर्शन हुए। झट पतिदेवको गाढ आलिंगन दिया । पतिके दर्शन पातेही देवी एकदम समाधिस्त हो गयी। कुछ समयके बाद जब समाधि भंग हुयी तो प्रसन्नवदना देवीने । अपने पतिसे पूछा -- हे देव, क्या इस संसारमें कोई व्यक्ति अमर हो सकता है ? पतिदेवने कहा हे प्रिये, इस संसारमें महाबीरजीके अतिरिक्त कोईभी अमर नहीं है। संसारमें जिनका जन्म हुआ है उन्हें एकदिन अवर्य मृत्युको प्राप्त होना पढता है।

उपर्युक्त कथासे यह जाना जा सकता है कि मनासुर भगवान के शारण जातेही अमर हो गया। और तभीसे असुरोंमें "अमरत्व " की भावना निर्माण हो गयी। और इस अमरत्व की कल्पनापर चन्द्रमाका असर होता है।

अगले परिच्छेद्में "वैराग्यके विषयमें विचार करेंगे।"

# परिच्छेद छठवाँ

## वैराग्य (ञानि) लय

मनुष्यके मन पर जनम-जनमांतरसे एक विशिष्ट प्रकारका संस्कारु होते आया है। मोह व लोभके कारण वह गाईस्थ्य-जीवन बिताना चाहता है तथा जायदाद, बालबचों आदि की इच्छा है। इस इच्छाका त्याग करना अति दुस्तर है। इसी विचार-प्रणालीके कारण जनम-जनमांतरित इच्छा दिलमें रह जाती है। जनम-मरणके चक्रका मूल इसी इच्छामें है। सभी प्रकारकी इच्छाओंका त्याग करना ही वेदान्तमें सबसे महत्त्वकी बात है। ये त्याग तीन प्रकारके होते हैं:-

- (१) किसी भी वस्तुका त्याग विचारपूर्वक अपनी इच्छासे एकं आतम संयमसे करना और त्याग करते समय अपने शरीर, मन व आत्माको या किसी अन्य व्यक्तिके मन या शरीरको किसी भी प्रकारका कष्ट न पहुँचाना । इस प्रकारका वैराग्य श्रेष्ठ श्रेणीका होता है।
- (२) शरीर, मन और आत्माको आधिमौतिक, आध्यात्मिक, तथा आधिदैविक इन त्रिविधतापोंसे पीड़ा पहुँचती है। ये ताप असहा होनेके कारण जब वासनाका त्याम बलपूर्वक किया जाता है तब वह त्याम अधूराही रह जाता है जोकि गुरूके ज्ञानोपदेशसे पूर्ण होता है। इस प्रकार का त्याम दितीय श्रेणी का है और वर्तमान जनम स्वप्रयत्नों पर निर्भर है।
- (३) कनक व कामिनी की अभिलाषा मनमें रखना किन्तु वह पूरी न होना इसे हम "अमाव-वैराग्य " कहते हैं। जिसे परमार्थ मार्गका

अनुसरण करना है उसे चाहिये कि वह वैराग्यका अभ्यास करे। मनुष्येक मनमें वैराग्य—भाग जगानेका कार्य शनिका है। मनुष्यको त्रिविधतापोंसे संत्रस्त कर आपही उसे भगवानकी याद दिलाते हैं।

#### The Saturn

He is pre-eminently The Reaper, and all experiences that fall under Saturn's sway are deeply engraven upon the soul. Of him it may be said, He bringeth all humanity to their knees, he is the chastener, the subduer, and scourgeth every mother's son that he receiveth.

He causes the rain of tears which, falling from a heart oppressed by the bitterness of grief or anguish (let it take what form it may), at learst thrusts the soul from the external conditions of everyday life into its own innermost sanctuary, in which it seeks to solve the mystery and purpose of life.

The power of sympathy is evolved by Saturn through the experience of pain; thus moral growth with its accompanying conscientiousness, is due to his influence; for every painful experience that the soul undergoes is but the slow producer of greater rectitude and morality in the future. Saturn is the great planet of perfectness. In his sight there is nothing small nor is there anything great; he waits with patience for the perfecting of man's inner growth. He tests and tries each human heart, and thus has been called the great Tempter: but without that temptation the soul could never become firm, sure or mighty, and it has been said that when the soul is strong enough to resist the temptation that Saturn throws across its path the god him self rejoiceth.

In studying the influence of Saturn we meet with many paradoxes. It causes very great pride, and so, by the pain of a fall, produces the virtue humility. It has within it a dual nature. Truth and Delusion, the genuine and the counterfeit, yet ever gives that inner reality which alone makes self-consciousness possible. If able to deceive others, itself it cannot deceive; if critical with others it is also self-critical, for it is seeking the truth. Thus the pain, and the darkness, and oft times the poverty of the life is the means by which the animal nature is subdued, chastened and purified. Saturn rules as king over the senses, and if the scope of his influence be merely justice and truth, rather than love faith or devotion, nevertheless it gives that genuineness and absence of artificiality which prevent hypocrisy and self-deception.

Saturn gives the power to concentrate, to reflect, to meditate. And if he causes experiences that are painful rather than pleasurable yet when we remember that wisdom is born of pain, then shall we look with different eyes upon the mission of Saturn, the Subduer, who if a estern taskmaster is yet a friend in disguise. His mission is to draw the soul by means of matter out of matter, by means of sorrow out of sorrow, by means of pain to that Peace which passeth all understanding. He causes the soul to become self-reliant to dare to stand alone by the bracing influences of trouble and sorrow leaving to the other Sons of the Father the shedding forth of joy bliss and pleasure. A powerful influence indeed is his, deep, silent, strong, calm and gentle, taking the soul into the darkness where alone can be heard the still small voice of the Divine.

But Saturn mighty and profound Minister of the Darkness, works with a deeper love to chasten and to subdue to awaken the sleeping Inner one because he knows that in the hour of the deepest woe he is bringing the light of the Father near to the soul.

शनिका स्वरुप इस प्रकारका है। मनुष्यको भगवानका याद दिलाना एक कठिन कार्य है, इसीलिये शनि मनुष्यमात्रको विविध आपदाओं विपदाओंसे जर्जर कर देते हैं। इसकी प्रतिक्रिया यही होती हैं। कि मनुष्यके मनमें वेराग्य—भाव उत्पन्न होते हैं और इस प्रकार मनुष्य का संवस्त हृदय परमेश्वरकी शरण लेता है। इस तरह हम देखते हैं की शनि द्याशील, करणानिधी और मनुष्यको मनुष्यत्व प्राप्त करानेवाले हैं। सारे ग्रहोंमें शानिके समान कोई भी दूसरा ग्रह ऐसा नहीं है जो कि मनुष्यको वैराग्यके प्रति ले जाता हो।

अगले परिच्छेदमें " मोक्ष " के विषयमें विचार करेंगे ॥

## पारिच्छेद सातवाँ

### मोक्ष (ज्ञान) राहू।

"नहीं मोक्षस्य वासोऽस्ति नग्रामान्तरमेववा। अज्ञानहृद्यग्रंथीनाशों स मोक्ष इति स्मृतः॥"

शिवजी प्रभु श्रीरामचन्द्रजीसे कहते हैं कि मोक्षकी कोई ऐसी बस्ती नहीं है कि एक स्थान छोड़कर दूसरे स्थानमें जा सके; जिस तरह लोग एक गाँवको छोड़कर दूसरे ग्राममें जाते हैं।

आत्मा जीव स्वभावसे कहता है—" यह घर मेरा है, ये बाल-बच्चे मेरे हैं, यह औरत मेरी हैं"। मायाके मोहवश होकर आत्मा जीवस्वरूप होता है। इस अज्ञान रूपी अधकारको दूरकर "मैं ही आत्मा हूँ, बह्म हूँ, ईश्वर हूँ " इस प्रकारका ज्ञान आत्माको देकर उसमें स्वरूप जाग्रत कराना ही मोक्ष कहलाता है।

मनुष्यमात्रके आत्मा पर अनेक जन्म-जन्मान्तरसे एक विशिष्ट प्रकारको संस्कार होते आया है। जब मृष्टिमें मनुष्यका जन्म हुवा तब वह स्त्रीके आधीन हुवा और माथामोहके वशीभूत होकर अपना मृह स्वरूप भृह गया एवं प्रापंचिक बातोंमें आसक्त हो गया। इसका परिणाम यह हुवा कि उसके मनमें यह अभिमान जाग्रत हुवा कि " यह सारा प्रपंच मेरा हैं, धरबार और बाठबचे मेरे हैं, मैं ही माछिक हूँ, में ही सब कुछ हूँ "। कई जन्मके कारण इस अभिमानकी जड़ मनुष्य के मनमें इतनी पक्की हो गयी है कि उसको निर्मूल करना बड़ाही कठिन है। महाराष्ट्रके सुपरिचित स्वामी श्री समर्थ रामदासजीने

अपने 'मनाचे श्लोक (मनके श्लोक) में लिला है—' जेणे मिश्लका माक्षिजी जाणिवेची। तया भोजनाची रुचि प्राप्त केंची॥ अहंमाव ज्या मानसीचा विरेना। तया ज्ञान हे अन्न पोटी जिरेना॥ इस श्लोकका मावार्थ यह है कि जिस प्रकारसे भोजनके साथ पेटमें मक्खी जानेके कारण अन्न नहीं पचता उसी प्रकार मनमें अहंमाव उसन्न होनेके कारण ज्ञान रूपी अन्न भी नहीं पच पाता। मनुष्य स्वभाव ही ऐसा है कि सारे प्रपंच का त्याग करनेके लिये पर्यात मनोवल उसके पास नहीं होता। ऐसी अवस्थामें उसके मनमेंसे अहंभाव केंसे जा सकते हैं ? यही कारण है कि भगवानने सांसारिक जीवन दुसम्य बना दिया है ताकि मानव- शाणी ठोकरें सा साकर आखिरमें उसकी शरणमें आवे। एक आंग्ल महिला लिखतीं हैं—

When a great sorrow falls upon one; when the face that lightened all the world lies cold in death and life seems now to have on longer any attraction; then, driven in upon itself, unable to find any comfort in the outside world, despairing soul is led to seek, perhaps for the first time, the hidden God within Standing amidst the ruins of the fife and surveying the scene of hopeless desolation, it is led to ask—what does it all mean? What is the purpose of life? What am I hear for? CAN there really be a GOD at all .... That man or woman has begun a search for the self, has touched the reality of his or her ywn nature and that is the moment of the Soul's awakening.

Planetery Influence. by-Bassie Leo.

इस प्रकार आत्मज्ञान (Self-realization) प्राप्त होने. पर ानुष्य सर्व प्रकारके सांसारिक दुःसों तथा झंझटोंसे विमुक्त हो जाता हैं। इसीको 'मोक्ष ' प्राप्त करना कहते हैं। जिस प्रकारसे किसी भी सरकारी कर्मचारीको सरकारी नौकरी पूरी करनेक बाद पेन्शन मिलती हैं उसी प्रकार सांसारिक नौकरी पूरी करनेके उपरान्त मनुष्यको ईश्वर मोक्ष रूपी पेन्शन देता है। राहू मोक्षका अधिकारी ग्रह है। पाश्चात्य ज्योतिषियोंके मतसे अधिकारी ग्रह हर्षल है; परन्तु में इस मतसे सहमत नहीं हूँ।

अगले परिच्छेदमें " पुनर्जनम और पूर्वजनम " के विषयमें चर्ची करेंगे।

## परिच्छेद आठवाँ

### पूर्वजन्म—पुनर्जन्म ( शनि और चन्द्र )

"I (writer Alen Leo) believe that character is destiny and that we, in our Past lives, have woven the web of destiny by our own thinking, and thus today are weaving the web of our future horoscope. All sin is a result of ignorance or non-knowledge, therefore to know ourselves is to become wise and thus to master fate, All fate, good or evil, is made originally by our thoughts and actions and has its roots in our character, therefore I believe that character is destiny and that during this life we must work to develope our characters. In the far future we are destined to take an active part in the management of the world's evolution, and to this end we should fit ourselves, for eventually we must become perfect.

Key to your own nativity page 232-39 by Alen Leo-

पूर्वजन्म और पुनर्जन्म एक विवादास्पद प्रश्न है और इसका अभीतक कोई संतोषजनक उत्तर नहीं मिल सका है। इस वादमें दो पक्ष हैं— एक पक्ष पूर्वजन्म मानता है और दूसरा इस पर विश्वास करने के लिये तैयार नहीं। पूर्वजन्मको माननेवाले अपने कथनकी पृष्टिके लिये कोई प्रत्यक्ष प्रमाण पेश नहीं कर सकते; यन्योंके आधार पर ही वे पूर्वजन्मको सिद्ध करनेकी चेष्टा करते हैं। परन्तु इससे विरूद्ध पक्षका समाधान नहीं हो पाता। मेरी समझमें पूर्वजन्मका ज्ञान अतीन्द्रिया

तथा योगवलयुक्त बुद्धिवादकी सहायतासे हुवा है। इसीलिये पूर्वजनमका पुरस्कार करनेवाला पक्ष प्रत्यक्ष प्रमाण (eye-witness) देकर अपने कथनकी पुष्टि करनेमें असमर्थ होता है। में तो पूर्वजनम व पुनर्जनम माननेवाला हूँ; अतएव जनम परम्पराको सिद्ध करनेकी चेष्टा कर्फगा। परन्तु इसके पहले जनम परम्परा कैसे निर्माण होती है, किन साधनोंसे निर्माण होती है आदि बातोंका विचार करना ठीक होगा।

जो छोग यह मानते हैं कि मानव-प्राणीको जन्म परम्परा भोगनी ही पड़ती है, वे छोग यह भी मानते हैं कि जनमपरम्पराका कारण वासना है। अब यह देखना चाहिये कि वासना कैसे पैदा होती है ? वासना उत्पन्न होती है आशा से, आशा निर्माण होती है इच्छा से, इच्छा पैदा होती है कल्पना से और कल्पना पैदा होती है नेत्रसे, संकल्पविकल्प मनसे और वासना जीवात्मासे पैदा होती है।

कल्पना (Idea) (इस पर चन्द्रमाका असर होता है) आपने समुद्र या नदी देखी होगी। समुद्रके पानीकी ठहरें किनारें। पर सावेग आकर टकराती हैं और फेनि उ-से तुषार-कण ऊपर की ओर उड़ते हुए दिखाई देते हैं। हमारे मन-क्त्पी समुद्रमें भी इसी तरह विचारकी तरङ्गे उठती हैं और विठीन होती हैं। इसको हम कल्पना कहते हैं। कभी कभी यह कल्पना ठपु उहरों के समान क्षणमङ्गुर भी होती हैं। उदाहरणके िंगे 'अ' मार्गमें किसी कमनीय युवतीके सौन्दर्यकी मनोहारिता देखकर ठुक्ध हो जाता है जिसके कारण उसके हृदयों विचार तरङ्गे उठती हैं। कुछ समयके बाद अन्य कार्योकी झंझटों में फंसने पर वह यह घटना मूछ जाता है। उपस्की कल्पना नेत्र से हुई।

इच्छा (Desire) (इस पर मंगलका असर होता है) उपधेक उदाहरणका विस्तार करनेसे हम देखते हैं कि यदि 'अ' की नजरों में वह युवती सतत आवे तो 'अ' के मनकी प्रवृत्ति उस युवतीको पानेकी अभिलाषाकी ओर सावेग विद्ती है। इसीको हम इच्छा या अभिलाषा कहते हैं। इस तरह कल्पनाका रूपान्तर इच्छामें होता है।

असिंग (To Covet) (इस पर गुरुका असर होता है) उपिरोक्त उदाहरणमें हम यह देखते हैं कि 'अ' के मनमें उस युवती को पानेकी तीव अभिलाषा उप्तन्न होती है। फिर वह उस युवतीका रातिदिन चिन्तन करने लगता है; लेकिन उसे अपनानेके लिये तिनकं भी प्रयत्न नहीं करता।

वासना (To long for) (इस पर शनिका प्रभाव होता है) किम शः उसका हृदय उस श्लिक केवल चिन्तनमें ही सन्तोष न मानकर उसे पानेकी चेष्टा भी करता है लेकिन उसकी लाख कोशिशें वेकार जाती हैं। वेचारा कामज्वरसे पीड़ित होता है। दुनियाकी कोई भी वातें उसे दिलचस्प नहीं मालूम पड़तीं। रातदिन उसका दिल खोया—सा रहता है। आखिर परिणाम यह होता है कि वेचारा उस खीको पानेकी वासना लेकर ही अपनी आखरी सांस छोड़ता है। इस जैनममें उस श्लीको पानेकी विपल वासना अतिप्रवल होनेके किरण वह दूसरा जन्म लेता है और उस श्लीको प्राप्त करता है। विलवती विसनाका यही प्रभाव है। इसी वासनाके किरण जन्म-मेरेण की परम्परा वंध-सी जाती है।

विसनाकी प्रभाव कितना प्रबस्न होता है यह सिद्ध करनेके लिये में एक उदाहरण देता हूँ:— पूरुंष और स्त्री समाजमें एक विशिष्ट प्रकारकी किया असंदित रीतिसे हजारों सालोंसे चली आ रही है। यह किया है स्त्रीसे पूरुंष होना और पुरुषसे स्त्री होना। यह किया बिना शस्त्रीकया (Operation) से हो रही है। इस बातका

प्रमाण देनेके लिये हम क्लीब पुरुष या स्त्री (Eunuch) का उदाहरण देत हैं। ये कैसे पैदा होते हैं, किस लिये पैदा होते हैं, इसमें उनके
मातापिताका कुछ दोष होता है अथवा नहीं ? आदि बालोंका सूक्षम
विचार करना जरूरी है। हमारे वेदान्तमें लिखा है। कि यदि स्त्री और
पुरुषके रज और वीर्य दोनों सम प्रमाणमें गर्भमें प्रवेश करे तो क्लीब
पैदा होते हैं। हम इस विचारसे सहमद्भू नहीं हैं क्योंकि इस क्लीबके
अन्य भाई या बहन पूर्णतः स्त्री या पुरुष होते हैं। दूसरा कारण यह
बतलाया गया है कि माताके मनमें किसी प्रकारका भय या
आशंका होनेसे क्लीब पैदा होते हैं। इस मतके भी हम अनुकूल नहीं
हैं। श्रीरशास्त्रकी दृष्टिसे देखा जाय तो दोनों माता-पितामें कुछ भी
दोष नहीं है ऐसा जान पड़ता है। फिर दोष किसका है ? पुनर्जनम
लेनेवाले क्लीबका ही है।

#### अब हम क्लीब कैसे पैदा होते हैं इसका बिचार करेंगे।

किसी भी पूर्व पौरुषत्व लेकर पुरुष देहमें पैदा हुए। पुरुषका भावात्मक या धनात्मक ( Positive ) गुणधर्म है स्त्रीको भोगना। पुरुषका स्त्रीको भोगना तथा स्त्रीका पुरुषको भोग देना ये दोनों गुणधर्म भावात्मक होते हैं। दुसरी एक बात निश्चित हो जाती है कि पुरुषका पौरुषत्व तथा स्त्रीका स्त्रीत्व दोनों भावात्मक हैं। ठीक इसके विपरीत पुरुषमें स्त्रीके गुणधर्म तथा स्त्रीमें पुरुषके गुणधर्म पाये जाना अभावात्मक या ऋणात्मक स्वभाव ( Negative ) के अन्तर्गत आता है। जब कोई भी पुरुष या स्त्री अपने भावात्मक स्वभावको मूलकर अभावात्मक स्वभावका हमेशा विचार करे तो उसका अर्थ यही होगा कि वह (पुरुष या स्त्री) अभावात्मक गुणधर्म की ओर बढ़ रहे हैं। कोई भी विवाहित पुरुष अपनी पत्नीसे वार्ताला करते समय यदि हमेशा यही कहे कि

'स्रीका जन्म बहुत ही अच्छ। होता है; किसी भी बातकी चिन्ता करने की आवश्यकता नहीं होती '—आदि, तो एक अवस्था ऐसी आती है कि स्त्रों के जन्म पाने की अभिठाषा उसके हृदयमें अपना पक्का घर बना छेती है। अपने जीवन के अन्त तक यदि, उसके विचार इसी दिशामें बहते रहे तो मृत्युके बाद वह स्त्री जन्म छेने छिये जो पथ है उसकी अनुसरण करने छगता है। फिर वह भविष्यमें कमशः कृषिका जन्म छेता है। कृषिके जन्मका इतिहास इस प्रकारका है। इसी तरह फिर इच्छा, आशा इस कमसे बढ़ते बढ़ते उसमें स्त्री-जन्म छेने कि प्रवछ वासना पैदा होती है और अन्तमें वह पूर्णक्रपेण स्त्री जन्म छेता है। पूर्ण स्त्रीत्वको प्राप्त होते तककी अवधिमें कई प्रकारके स्त्रीक जन्म ऐसे पुरुषको छेने पहते हैं।

- (१) स्त्री-जनम पानेकी तीव अभिलाषा लेकर ही मृत्यु होनेक बाद पुरुष द्विपान पुरुष का जनम लेता है। विवाहबद्ध होकर स्त्रीसे संभोग करता है लेकिन स्त्री-संभोगसे उसे आनन्द नहीं होता। उसका मन पुरुष संभोगके लिये लालायित रहता है। पुरुष संभोग (Sodomy) की यह इच्छा दिन प्रतिदिन तीवतर होते जाती है। इस इच्छाकी प्रवलता का अर्थ है कि पुरुषत्वके भावात्मक गुणधर्मोंके एक कदम नीचे आता है। इस प्रकारके पुरुष पुरुष-बीजकोष (Male Ovaries) कम ताकद्वर होती है और स्त्री-बीज कोष (female ovaries) अधिक ताकद्वर होती है। इस तरहकी इच्छा रखते हुए उसकी मृत्यु होती है।
- (२) उपिरिनिर्दिष्ट इच्छा छेकर ही पुनः वह पुरुष देहमें जन्म छेता है और विवाह करता है। उसके मनमें पुरुष-संमोगकी इच्छा प्रवल होने के कारण तथा पुरुष-बीजकोष कम ताकद्वर होनेके कारण वह अपनी

स्त्रीको न तो संभोग-सुख ही दे सकता है और न तो स्वयं ही संतुष्ट होता है। बल्कि कोई अन्य पुरुष उसकी स्त्रीसे संभोग करे तो उसकी देखकर ही उसे आधिक आनन्द प्राप्त होता है। इस जन्ममें पुरुष संभोगकी इच्छा अधूरी ही रह जाती है और इसीलिये क्रमशः उग-स्वरूप धारण करते जाती है। यह दूसरी अवस्था भावात्मक स्वभावके एक कदम नीचे की है।

- (३) इस अवस्थामें वह फिरसे पुरुष-देहमें जनम लेता है और विवाह करता है। लेकिन स्त्रीको संभोग सुख पूर्णतः नहीं दे सकता इसीलिये अपने घरमें ही किसी दूसरे युवकको अपनी स्त्रीकी संभोग इच्छा पूरी करनेके लिये रख लेता है। रात्रिके समय एक ही शय्या पर संभोग किया चलती है जिसे देखकर वह मन ही मनमें आनन्दका अनुभव करता है। इस जन्ममें उसकी इच्छा 'आशा 'में परिणत होती है। वह उस युवकको आलिङ्गन देता है, उसकी गोदमें बैठता है और पुरुष संभोगकी उसकी इच्छा भी अंशतः पुरी होती है। यह तीसरी अवस्था भावात्मक स्वभाव (Positive Nature) के एक कदम नीचे की है।
- (४) इस अवस्थामें वह फिरसे पुरुष देह धारण कर जनम लेता है। परन्तु इस जनममें उसका विवाह नहीं हो पाता, अतः उसका स्त्री से सम्बन्ध छूट जाता है। दिनभर और रातके दस बजेतक तो यह पूर्ण पुरुष-सा व्यवहार करता है किन्तु रात्रिके दस बजेके बाद वह निरुपयोगी बन जाता है और पुरुष संभोगकी आवश्यकताका अनुभव होता है। उसके शारिमें स्त्रीकी कोमलता व नाजनखरे आने लगते हैं। नितम्ब-भाग पृष्ट बनने लगता है। लिङ्ग लम्बाईमें केवल २ या २॥ अंगुलीका ही होता है। वक्षस्थल उन्नतसे जान पड़ते हैं और आवाजमें

स्त्रीकी मृद्धता आ जाती है। पुरुष बीजकोष (Male ovaries) बहुत ही कम ताकदवर होते हैं और स्त्री-बीज कोष (female-ovaries) की ताकत बढ़ते जाती है। इस जन्मसे शरीरमें क्रमश्रम् परिवर्तन होना प्रारम्भ हो जाता है। यह चौथी अवस्था है और भावा-रमक स्वभावसे एक कदम निम्न श्रेणीकी है।

- (५) इस अवस्थामें वह फिरसे पुरुष-देह लेकर पैदा होता है। इस प्रकारके क्लीव सर्व साधारण लोगोंमें काफी मशहूर होते हैं। इन के मूळें तो होती हैं किन्तु स्त्रीके समान विपुल केश संभार होता है तथा इनकी चाल व नजाकत स्त्रीकी सी होती है। इन्हें हंसी, दिल्लगी और छेड़ छाड़ बहुत प्रिय होती है। मनचले नौजवानोंकी टोलीके सदैव साथ रहनेमें इन्हें बहुत आनन्द आता है। कभी कभी स्त्री-वेश धारण करनेका इन्हें शौक होता है। इस प्रकारसे स्त्रीके संपूर्ण गुणधर्म इनमें धीरे धीरे आने लगते हैं (This is the bridge between male and female birth) यह पाँचवी अवस्था होती है जिसमें वह भावात्मक स्वभावका पूर्ण त्याग कर देता है। अभीतक ऐसी अवस्था थी कि देह पुरुषका होता था और विचार स्त्रीके समान होते थे। उसी तरह मुख नीचेकी ओर था किन्तु अब इस जनमसे मुँह स्त्री सहश ऊपरकी ओर हो जाता है। इस जनमसे पुरुष—संभोग की इच्छा तीवतर होते जाती है।
- (६) इस अवस्थामें वह 'अर्धनारीनटेम्बर'—आधा शरीर स्त्रीका व आधा पुरुषका—इस रूपमें पैदा होता है। साड़ी पहिनने लगता है, लम्बे बाल रखता है। वक्षस्थल उन्नत होता है। लिंग लम्बाईमें छोटा होता है। मूंछे साफ करता है। शरीरमें मृदुता व नाज नजाकत आती है। आवाज स्त्रीकी सी जान पड़ती है। इस तरह पूर्ण स्त्रीके

लक्षण इस प्रकारके क्लीबमें घीरे घीरे आने लगते हैं। यह छउवी अवस्था है जिसमें वह स्त्री-जन्म पानेके मार्गकी ओर एक कदम और आगे बढ़ता है। पुरुष-संभोगकी इच्छा अति तिव होती है। स्त्री-बीज-कोष (female ovaries) की ताकत बहुत ही बढ़ जाती है।

- (७) इस अवस्थामें आधा पुरुष और आधी स्त्रीका रूप लेकर वह पैदा होता है। और उसमें सम्पूर्ण स्त्रीके गुणधर्म पाये जाते हैं। गांभीर्य आने लगता है तथा शरीरमें मृदुता व खूबस्रती आने लगती है। वक्षस्थल स्पष्टतया उन्नत जान पड़ता है। मूळोंका लोप होता है और नयन तेजस्वी दिखाई देते हैं। गर्भाशय भी उत्पन्न होता है परन्तु उसमें आकर्षण शक्ति नहीं होती। ऋतुस्त्राव भी शुरू हो जाता है। स्तनों में दूध नहीं होता। पुरुषकी गुर्होन्द्रिय भी गुप्त हो जाती है; केवल मूत्र द्वार बच जाता है। यह सातवी अवस्था है और अभावात्मक स्वभाव (Negative Nature) की और ये दो कदम आगे बढ़ गई है इस अवस्थामें भी पुरुष संभोगकी लालसा प्रबल रहती है।
- (८) इस अवस्थामें पुरुषका स्वरूप अट्ट्य होकर उसकी जगह स्त्रीका स्वरूप प्राप्त होता है जोकि सम्पूर्ण स्त्रीका सा प्रतीत होता है। स्तनका पूरा पूरा विकास होता है लेकिन उसमें दूध नहीं पैदा होता योनिका भी पूर्ण विकास होता है। गर्भाश्यकी पूर्ण वृद्धि होती है लेकिन उसमें आकर्षण शक्ति उत्पन्न नहीं होती जिसके कारण गर्भी-प्रादक जन्तु नहीं रह पाते। नयन बहुत ही तेजस्वी होते हैं। सारे अवयवोंका सम्पूर्णतया विकास होता है। फिर वह स्त्री विवाह कर लेती है। पुरुष—संभोगकी इच्छा प्रवल बनी रहनेके कारण एक पुरुष संभोगकी प्यास तृप्त नहीं होती इसलिये एक रात्रिमें अनेक पुरुष से संभोगकी प्यास तृप्त नहीं होती इसलिये एक रात्रिमें अनेक पुरुष से साथ संभोग करनेमें उसे बहुत आनन्द आता है। इसके कारण शरीर

में से एक विशिष्ट दुर्गीय आने लगती है कभी कभी मेंद्र पर उलटे बाल होते हैं। कई पुरूषोंसे संमोग सुख छूटत छूटते आयुक्वे पैताठीस साठ बीत जाते है। फिर अन्य स्त्रियोंके बालबचोंको देखकर उसके भी हृद्यमें सन्तानकी अभिलाषा जाग्रत होती है। यह आठवी अवस्था हैं और अभावात्मक स्वभावकी ओर एक कदम आगे बढ़ गई हैं।

(९) इस अवस्थामें सम्पूर्ण स्त्री-रूप प्राप्त होता है। जीवनके अन्ततक सन्तानकी लालसा तीव बनी रहनेके कारण वह पूर्णस्वपेण प्रबल होती है किन्तु दैवी, दानवी व मानवी प्रयत्न करने पर भी सन्तान प्राप्त करनेकी अभिलाषा पूरी नहीं हो पाती। क्योंकि गर्भीत्पाद्क जन्तु निर्माण होते है किन्तु गर्भधारण करनेकी शक्ति उसमें नहीं होती। आधिक पुरुष संभोग करनेकी इच्छा छुत होती है। इसके बाद सम्पूर्ण स्त्रीका जन्म होता है। इस जन्ममें स्त्री योनिके भावातमक स्वभाव [ Positive nature of the female sex ] T विकास होता है। बादमें वह किसी पुरुषसे विवाह कर लेती है और उसको सन्तान पैदा होती हैं।

इस प्रकारसे हम देखते हैं कि पुरुष क्रम कमसे स्त्री जन्म प्राप्तके होता है। इसी रीतिसे स्त्रीको भी कमा-नुसार पुरुष जनम प्राप्त होता है। वात्सायनने अपने कामसूत्रमें क्वीबके दो प्रकार बतलाये हैं—" स्त्री रूपिणी पुरुषक्रिपणी देच "। इसके सिवाय एक तीसरे प्रकारके क्लीब होते हैं जिन्हे स्त्री और पुरुष दोनोंके गुह्मेन्द्रिय होते हैं। इन्हें अंग्रेजीमें Hermaphrodite कहते हैं । मुसलमान समाजमें ( Castrated ) क्लीब ( मेहरे ) होते हैं।

उपरोक्त विस्तृत चर्चाके कारण पाठकाँको यह विदित होमा कि मनुष्यके हृदयमं किस तरह क्रम कमसे कल्पनासे इच्छा, इच्छासे

आशा और आशासे वासना निर्माण होती है और इसी वासनाके कारण किस प्रकारसे जनमपरम्परा उत्पन्न होती है। जो पुर्वजनम और पूनर्जनम के खिलाफ हैं, उनसे मेरा सवाल यही है कि क्वीबके जनमका कारण क्या है, और पुरुष देहमें सम्पूर्ण स्त्रीके गुणधर्म पाये जानेका क्या कारण हैं?

शानि पूर्वजनमका दिद्गर्शक है और चन्द्र पुनर्जन्म का। आगामी परिच्छेदमें "देतादैत विचार" के बारेमें कुछ चर्चा करेंगे,

## परिच्छेद नववाँ

### द्वेताद्वेत विचार ( रवि चन्द्र युति और प्रतियोग )

'' प्रकृतिं पुरुषं चैव विद्धयनादी उभावपि । विकारांश्च गुणांश्चैव विद्धि प्रकृतिसंभवान ॥

अर्थात् ' प्रकृति अर्थात् त्रिगुणमयी मेरी माया और परमात्मा अर्थात् क्षेत्रज्ञ, इन दोनोंको ही तूं अनादि जान और राग देषादि विकारोंको तथा त्रिगुणात्मक संपूर्ण पदार्थोंको भी प्रकृतिसे ही उत्पन्न हुए जान"

द्दैतवाद आर अद्भतवाद पर इस देशमें काफी चर्वित-चर्वण हुआ है और फलतः कई पंथ बने हैं। कोई अद्दैतवादी हैं तो कोई द्दैतवादी इसकी उत्पत्ति, स्थिति और लय करनेवाला परमेश्वर एक है या दो यह वाद किस प्रकारसे प्रारम्भ हुवा यह दिग्दर्शित करनेके लिये हम एक उदाहरण देते हैं। किसी गाँवमें एक बहुत ही अमीर आदमी रहता था। उसको एक पत्नी थी और एक लड़का। उसके घरमें कई लोग आते जाते थे। एक दिन एक आदमी उसके यहाँ जांकर वेखता है कि घरमें लड़का व उसकी मा उपस्थित है। उसने विचार किया कि जब लड़का आंखों के सामने आता है तब उसकी माका अस्तित्व भी जान पड़ता है। यर बार चलानेके लिये पत्नी और लड़केकी आवश्यकता होती है। लड़केका अस्तित्व मा-वापके अस्तित्वको सिद्ध करता है। इस प्रकार के विचार उस आदमीके मनमें आये जिसका प्रतिबिम्ब, "ब्रह्म सत्यं जगत सत्यं। जीवो ब्रह्म सनातनः" इस श्लोकमें पढ़ा हुवा है। यहाँसे

ही देंतवादका प्रारम्भ हुवा हैं। एक दूसरा आदमी उस अमीरके घर उससे मिलनेके लिये गया तो उसने भी लड़केको तथा उसकी माँको देखा। उसके भी मनमें विचारोंको गति मिली। वह अमीरके घर गया तो कि सलिय गया? यदि वह घर-मालिकसे मिलने गया तो फिर गृह-स्वामिनीका विचार करना क्या युक्तिसंगत हैं १ सच पूछा जाय ते। घरका मालिक और उसकी पत्नी दोनों एक ही हैं। इस तरहके विचार उसके मनमें उठते रहे और उसने अपने विचारोंको वहम सत्यं जगन्मिथ्या। जीवो बह्मेव नापरः" इस श्लोकमें प्रगट किया। जिसका अर्थ है बह्म सत्य है और जगत् मिथ्या, ब्रह्मके सिवाय कोई दूसरा जीव नहीं है। वैसे देखा जाय तो दोनोंका ही कहना कुछ अंशोंमें सत्य ही क्योंकि दोनों यह मानते हैं कि ब्रह्म सत्य है अथवा असत्य १ इसको स्पष्ट करनेके लिये हम उदाहरण देते हैं:—

आपने डी जॉलेन्टर्न या फिलिप्स का इलेक्ट्रिक बल्ब देखा ही होगा जरा सोचिये तो लेन्टर्न प्रकाशके लिये हैं या प्रकाश लेन्टर्नके लिये हैं ! इसका स्पष्ट उत्तर यही हैं कि लेन्टर्न प्रकाशके लिये हैं न कि प्रकाश लेन्ट्र्निक लिये। इस प्रकार हम देखते हैं कि इसमें 'प्रकाश ' ही प्रधान हैं न कि लेन्ट्र्न। अब यहाँ निम्न प्रकृत उपस्थित होते हैं:— (१) लेन्ट्र्न सत्य या असत्य! (२) लेन्ट्र्न प्रथम या प्रकाश प्रथम! लेन्ट्र्निका जो टिनका भाग चर्मचक्षु गोचर होता है वहीं मुझे सत्य

मानवी शरीरके टुकड़े बनाकर यदि उनको खूब पीसा जावे उनके Atom (अणु) और lons प्राप्त होते हैं। इन Atoms और lons को पीसनेसे अन्तमें केवल बिन्दू रह जाता है। सर अंिंडिंदर लाजने अपने ग्रंथमें होमिओंपिथक तत्व पर विचार प्रदृशित करते हुना कहा है "That the ultimate divisibility of matter dose not stop at the atom but they atoms can be and are divisible even under influence of differnt coloured light and the fragments become electrons and ions which are radio-active and are basis of electric energy and as the number of broken atoms is increased the dynamic energy will be increased. 'हमारे नेदान्तमें लिखा है" सर्व निन्दुमय जगत । भूमितिशास्त्र (geometry) का पहला सिद्धान्त है—' Point has got no magnitude' निन्दू बम्हका एक हिस्सा है जोकि तेजस्वी, प्रकाशमान और गतिमान होता है । इस सृष्टीमें परिवर्तन होते होते जब अन्तमें वह बिन्दुमय हो जाती है तब हम उसे महाप्रलय कहते हैं । उदाहरण के लिये अपने शरीरको ही देखिये । अपना शरीर पैदा होता है और बादमें नष्ट हो जाता है ।

हम एक और उदाहरण देते हैं। आपने किटसन लाईटका लॅम्प देखा ही होगा! इसका प्रकाश अतिशान्त तथा तेज होता है। इसके सम्मुख एक छोटासा हेण्ड-लॅम्प (Hand-lamp) लाकर रख दिजीय। अब आप क्या देखते हैं कि हेन्ड लॅम्पका प्रकाश किटसन लाईटके प्रकाशमें विलीन हो गया है। यद्यपि हेन्ड लॅम्पके प्रकाशका कोई स्वतंत्र अस्तित्व जान नहीं पड़ता तो भी प्रकाश वहां खेलता ही रहता है। हेन्ड लॅम्पको किसी दूसरे कमरेमें ले जाकर रखनेसे कमरा प्रकाशमान हो जाता है। इसी प्रकारसे जीव और परमात्माकी मेंट होने पर जीन परमात्मा में उसीतरह विलीन होता है जिस तरह हेन्ड लॅम्प कां प्रकाश किटसन लाईटके प्रकाशमें। यहां इस बातका ध्यान रहे कि जिस प्रकार हेन्ड लॅम्पका प्रकाश किटसन लाईटके प्रकाशमें विलीन होकर भी अपना अस्तित्वको स्वो नहीं देता उसी तरह एरमातमा विलीन होकर भी अपना अस्तित्वको स्वो नहीं देता उसी तरह एरमातमा

में विलीन होने पर भी जीव अपना जीवत्व सो नहीं देता। अब प्रश्न यह उपस्थित होता है कि हेन्डलम्पके प्रकाशको किटसन लाईटके प्रकाशमें चिंत्तन विलीन करनेके लिये किन साधनोंसे काम लिया जा सकता है ! इसके लिये एक ही सरल मार्ग है और वह यह है कि या तो बची बुझा देना या हेन्डलम्पको पूरी तरहसे नष्ट कर देना। आत्मज्ञानके द्वारा ब्रह्मस्थिति व विदेही स्थिती प्राप्त होने पर भी हम देखते हैं कि आत्मा परमात्मामें पूर्णतः विलीन नहीं होने पाता जिसका कारण शरीरका अस्तित्व होता है। इस अस्तित्वको पूर्णतः मिटा देने पर आत्मा परमात्मामें पूर्णतः लीन होता है।

हम एक और उदाहरण देते हैं: — कोई भी नव विवाहित युवक और युवती चब रात्रिक समय अपने कमरेमें परस्पर प्रगाढ आलिंगन करते हैं; तब उनके मनकी क्या अवस्था होती है ? दोनोंके मन एक हो जाते हैं, वाणी मौन हो जाती है और श्वासने श्वास मिलते हैं। इस समय पत्निका कोई स्वतंत्र अस्तित्व नहीं होता। वस्तुतः स्त्री और पुरुष दोनोंके गुणधर्म मिन्न भिन्न होते हैं। पुरुष भोक्ता है और स्त्री भोग्य है। इतना होते हुए भी रात्रिक एकान्तमें जब दोनों परस्पर मिलते हैं तब उनका स्वरूप आभिन्न सा जान पढ़ता है। स्त्री माया है, अतः मायाका स्वतंत्र अस्तित्व नहीं है। इसका कारण यह है। कि स्त्री और पुरुष दोनोंके शरीर, आत्मा व मन एकही तत्त्वक बने हुए हैं यहीं अद्वैतवाद है।

अब प्रश्न यह उठता है कि लेन्टर्न प्रथम या प्रकाश प्रथम ? वैसे देखा जाय तो हेन्टर्न पहले बनाया जाता है, फिर उसमें तेल डालकर जलाया जाता है और तभी उससे प्रकाश उत्पन्न होता है। इस दृष्टि से लेन्टर्न ही प्रथम है ऐसा कहा जा सकता है। यही देतवाद है। इस सृष्टिकी उत्पत्तिका मूलभूत आधार विन्दू है। कई विन्दूओंको मिलकर परमाणुसे परमाणू बनता है और अणुरेणु परमाणुसे पदार्थ निर्माण होता

है। हमारे मांसर्पिंडसे बने हुए शरीरका मूलभूत आधार रज और वीर्यके दो बिन्दू हैं। उसी प्रकार इस सृष्टिकी उत्पत्ति दो बिन्दूओं से हुई है। बिन्दू परमात्माका एक भाग है। गर्भाशयमें बिन्दू प्रवेश करनेके बाद उससे मांसपिंड बनता है और प्रतिमाह बढ़ते जाता है। मेरी ऐसी घारणा है कि गर्भ बढ़नेकी कियाके पछि चैतन्यशक्ति या परमात्मा है। सृष्टि निर्माण होनेके पहले पुरुषकी उत्पत्ति हुई है और इस पुरुषके वीर्यसे कुछ जिन्दुओंसे सृष्टि निर्माण हुई हैं। इसको स्पष्ट करनेके लिये मैं एक लौकिक हल्टांत देता हूँ। मेरा जनम इसु घरमें हुवा है। युवावस्था प्राप्त होनेपर मैंने विवाह कर लिया और दाँपत्य जीवन बीताना शुक्त कर दिया । युवावस्था तक साथ देकर मेरी पत्नी मेरे वृद्धावस्थामें मुझे छोडकर चली जाती है ! में पहले जैसा अकेला था, वैसे ही अब भी रह गया हूँ। मेरी स्त्री मेरे युवावस्था और वृद्धावस्थाके बीचमें मेरे जीवनमें आई और कुछ काल तक जीवनका साथ देकर चल बसी। इसी प्रकार सबसे पहले बम्हही था और अंतमें वह अकेले ही रहनेवाला है। यथा वृक्ष निर्माण होनेके लिये सर्व प्रथम जमीनमें फलके बीज डालते हैं। बादमें वृक्ष बदता है और उसको फल आते हैं। यहाँ पर हम यह देखते हैं कि आदि और अन्तमें 'फल े ही है। वृक्ष कुछ काल तक अहरूय हो जाता है किन्तु फल दूर्य ही रहता है। इसी तरह माया और जीव बम्हके बीचमें होते हैं। इसका कोई स्वतंत्र अस्तित्व नहीं होता । इस सृष्टिमें जो सत्य है ऐसा हमें भास होता है उसका कारण हमारे चर्मचक्ष हैं। ज्ञान दृष्टिसे देखनेसे सभी वातें असत्य जान पढ़ती हैं । इसीलिये आद आचार्य शंकराचार्यजीने स्षिटका ज्ञान दृष्टिसे अवलोकनकर लिखा है- " बम्ह सत्यं जगनिमध्या जीवो बम्हैव नापरः। " एक दूसरे द्वैतवादी आचार्यने चर्मचक्षुसे साध्टिका अवलोकन कर लिखा है-"ब्रह्म सत्यं जगत सत्यं, जीवो बम्ह सनातनः" माना कि माया स्वतंत्र है पर वह परबम्हेस प्रकाशित है। जीवात्मा और परमात्मा अभिन्न है इसका एक ठोस उदाहरण देता हूँ।

जीवातमा और परमातमाका एकही स्वरूप है। और एक रूप है ऐसा रह कर जीवातमा परमात्मासे अलग है ऐसा प्रतीत होता है। ऐसा क्यों प्रतीत होता है इसका में एक उदाहरण देता हूँ । आपने बरफ देखा है। यह क्या चीज है? यह पानीसे बनता है। यह दो प्रकारसे बनता हैं। एक नैसर्गिक और दूसरा क्वात्रिम। नैसर्गिक बरफ हिमालयके पहाड़ों पर बनता है और कभी कभी आकाशसे जल धारा वर्षा होती हैं उस वक्त जल धारामें से बरफ गिरता है। दूसरा क्वित्रम बरफ जलको यंत्रसे बहुत ठंडी हवा बनाकर उस ठंडे हवासे बरफ बनाते हैं। इन दोनों प्रकारका चरफ संस्कारसे होता है। प्रथम प्रकारका नैसर्गिक संस्कार उनपर होता है और दूसरे प्रकारका बरफ यांत्रिक संस्कारसे होता है। इसमें महत्वकी बात तो यह है कि संस्कार होने की। बरफ यह पानीकी चीज होते हुए भी पानीसे अलग मालुम होता है। आप एक कांचका गिलास ले लीजिए। उसमें पानी भर लो और उस पानी में बरफका टुकड़ा डाल दीजिए और ध्यानसे देखिये कि पानीमें वह बरफका टुकटा नहीं डूबता। पाठकगण ! आप थोड़ासा बिचार करके देखिए कि बरफ असली पानीका होते हुए भी पानी में इवता नहीं पानीसे अलग है ऐसा नजर आता है। ऐसा कैसा यह होता है। इस पर ऐसा कहा जाता है कि बरफ ये संस्कारसे बनता है। इनमें प्रधान लक्षण "संस्कार" है। और आप बिचार करे तो यह मालूम हो जाता है कि असली पानी का बना हुआ चीज पानी मे डुबता नही वस्तुत: पानी और बरफ दोनों एकही चीज है एक ही चीज होकर भी अलगसा मालूम होती हैं । ऐसा ही जीवात्मा परमात्मा का अंश रहकर हमें अलग मालम होता है। परमात्मामें दुवता नहीं

लेकीन परमातमा और जीवातमा एकही है फिर बरफके मुताबिक जीवातमा है। कारण यह है कि अनेक जनम जनमान्तरोका बरफके तरह इस पर कल्पना वासनाका "संस्कार" का असर हुवा रहता है इस-ालिये जीवातमा और परमातमा हमें अलग मालूम होता है। यही कारण भारतवर्षमें अज्ञान मूल कारण होनेसे देतादेतका झगड़ा सुक्त होगया लेकिन सारा संसार एक रहनेसे अद्वेत सिद्ध है, यह स्पष्टतया मालूम होता है।

एक बार प्रभु रामचंद्रजीने श्री हनुमानजी से पुळा—" हे पवनसुत!
आप कोन हो!" हनुमानजीने उत्तर दिया—" देह दृष्टया तु दानोऽहं।
जीव दृष्टया त्वदंश के। आत्मदृष्टचा त्वमेवाहए। इति निश्चितम् मतमुत्तम्। हमारा हिन्दू वेदान्त केसरी भी यही गर्जना कर कह रहा है
। अद्वैत ही सत्य हैं और तुम ब्रह्म हो।

संगोलशास्त्र द्वारा 'Astronomically) यह बात सिद्ध हैं। चुकी है कि चन्द्र की उत्पत्ति रविसे हुई है। रविचंद्र युति अमावस्या अद्वेत के निदर्शक हैं एवं रविचंद्र प्रतियोग पूर्णिमा दैत के।

अगले परिच्छेद में हम "महयोनि भेदाध्याय" की चर्चा करेंगे।

# परिच्छेद दसवाँ

#### ग्रहयोनि भेदाध्याय

रवि (Universal Father) यह काल पुरुषका आत्मा है। सर्व चराचर वस्तुओंमें तथा अणुरेणु परमाणुसे भी परमाणुमें (Electrons और lons से भी) मरा हुआ है। स्थूल और सूक्ष्म सृष्टि का आधार है। अचिंत्य, अगोचर, वर्ण अत्यंत तेजस्वी "सूर्य कोटिसमप्रमः" शान्त, निम्बूके वर्णके सदृश, पुरुष तत्त्व, इस सृष्टि को गती देनेवाला, ब्रह्मपति, उत्पत्तिकर्ता, बीज।

रिवर्म दो प्रकारका तेज होता है—एक हर्य और दूसरा अहरय। प्रातःकालसे लेकर संध्याकाल तक अर्थात् सूर्योद्यसे सूर्यास्त तक हमें जो तेज दिखाई देता है व हमारे रारिको जिसकी उष्णता जान पड़ती है वह रविका पहले प्रकारका हर्य तेज है। रविका दूसरा तेज अहर्य है और मासमान नहीं है। हमारे हिन्दू धर्मने इस अहर्य तेजको देखनेके लिये वेदान्त एवं योगमार्ग दर्शाया है। पाश्चात्य देशोंमें इस तेजको देखनेके लिये कोई भी मार्ग नहीं बतलाया गया है। सन १९०० ईसवीमें हॉलेन्डके प्रसिद्ध वैज्ञानिक हाँ हेस (Dr. Hess) महोद्यको प्रयोगके सिलसिलेमें यह ज्ञात हुवा कि आकाशसे किरणें आती हैं। १९१० साल तक इस दिशामें अधिक खोज करने पर उसने यह सिद्ध किया कि ये किरणें (Cosmic rays) रवि से आती हैं। परन्तु अमेरिका के जगप्रसिद्ध नोबेल प्राईस प्राप्त महान वैज्ञानिक तथा खगीलज्ञ डॉ. मिलकिनने (Dr. Millikan) डॉ. हेसके सिद्धान्तका खण्डन करते हुए अपने The

Natural History of the cosmic Rays "नामक प्रनथमें यह कहा है कि ' जब यह तेज रिविसे आता है तब िकर रातके समय नहीं आना चाहिये। जब यह तेज रिविसे आता है। यह स्थान आकाशगंगा है परन्तु डॉक्टर साहाब यहाँ इस बातको भूछते हैं कि रात्रिको रिवि नष्ट नहीं होता बल्कि कहीं अह्हच्य हो जाता है। यह तेज परब्रह्म है जिसके जानने में पाश्चाद्य वैज्ञानिक अभीतक असफल रहे हैं। Alvidas 'नामक ज्योतिषीन अपने "Esoteric Astrology" नामक प्रनथ में लिखा है—Inner rays of Sun we cannot see by our naked eyes ''

चंद्र—(Universal Mother) प्राचीन शास्त्रकारोंने काल पुरुषके राज्यमें चंद्रको रानीका पद दिया है। वेदांतमें माया परब्रह्म की पत्नी मानी गई है। स्त्री स्वयंप्रकाशी न होकर परप्रकाशी होती है। पतिसे प्रकाश और तेज लेकर दूसरोंको प्रकाश देती हैं। चंद्र की क्षय व वृद्धि उसी तरह एक दिनका पूर्ण होना और एक दिन सम्पूर्ण अस्त होना हर्य सृष्टिमें ही जान पड़ते हैं। चंद्र अत्यंत चंचल और जीवसृष्टीको पालन करनेवाला ग्रह हैं। चन्द्रका वेदान्तमें माया कहते हैं। यह ग्रह जीवातमा भी कहलाता है। स्त्रीतत्व का ग्रह है और रजोगुणी है।

मंगल — शास्त्रकारोंने मंगलको कालपुरुषके राज्यमें सेनागायक के अधिकार दिये हैं। सेनानायक राष्ट्रकी शाक्तिका आधार होता है। मानवप्राणिके शरीरमें भी ताकद होती है जिससे वह निरोगी, दीर्घा-युषी तथा निर्भय होता है। जिस प्रकारसे मनुष्यके शरीरमें शाक्ति होती है उसी प्रकारसे इस दश्यमान सृष्टिमें भी अपूर्व शाक्ति होती है। शाक्ति के बिना अखिल सृष्टि हलचल नहीं कर सकती। इसका अर्थ यही है जहाँ शक्ति होती है वहाँ मंगलका अस्तित्व होता है। मंगल पुरुषतत्व स्वगुण माना गया है। आसन, प्राणायाम, मुद्रादि करनेक लिये इस शक्तिका काफी उपयोग होता है। मंगल मानव-प्राणीका मंगल करनेवाला होता है।

Desire causes all manifestation for without desire no manifestation in matter would be possible. The centre of desire is generation. Mars has been called the planet of generation, the god of Life as expressed in matter and it is exactly this same generative force upturned which is the creative process of spiritual life.

Mars mighty god of generation, mighty monarch of power! Life that is mortal, and life that is immoratal, are not they both brought about by Desire?

But in the physical world Mars typifies the great principle of Desire and it is mainly from his kingdom the elemental essence is drawn that builds up the desirebody sometimes called the 'astral' body, which we each use.

The moving energy and force of the world is brought about by Mars. He is the god of Action, Life, and Motion, as distinguished from reflection, thought, or stillness. He is particularly the agent for transmitting animal life, being the god of generation; while the instinctual consciousness, as manifested apart from any of the processes of thought comes particularly under his vibration, thus force, emotion, and movement are all martial attributes.

That positive will, giving the power of leadership and rulership which must be at the head of things, comes through Mars; that superb courage which can face death with impunity, that fears no fee, that ever goes forward, self-reliant, independent, confident, is given by Mars.

It is by desire we rise, it is by desire we go forward; indeed, evolution would not be possible at all without the influence of desire; it is for those who are students of the mystical side of Astrology, to be careful what they desire for desire brings about its own fulfilment.

बुध—प्राचीन शास्त्रकारोंने कालपुरुषके गज्यमें बुधको युवराज-पद पर नियुक्त किया है। रिव और चंद्रके बीच इसकी स्थिति होती है। पूर्वजनमके कमेंकि। पुनर्जनममें भोगनेके लिये शरीर तैयार करता है। "बुद्धिकर्मानुसारिणी" योगीके हृदयमें इसका निश्चयात्मक निवास होता है। इस बुद्धीके प्रभावसे मनुष्य ईश्वरपदको पाता है। पुरुष-तत्व, नपुंसक नहीं।

गुरु— शास्त्रकारोंने काल पुरुषके राज्यमें गुरुको मंत्रिपद दिया है। गुरु शब्दका अर्थ इस प्रकारका है—गु— अंधेरा (अज्ञान) रु— प्रकाश (ज्ञान)। जिसतरह सूरज अंधेरा विच्छिन्न कर प्रकाश फेलाता है, उसी तरह गुरु हमारे हृदयस अज्ञान दूर कर ज्ञानरुपी प्रकाश फेलाते हैं। माया और ब्रह्म इनके मध्यमें इसकी स्थिति है। मनुष्य प्राणिके मनमें विवेक रुपमें निवास करता है। अविद्या अस्मता इत्यादिसे वेष्टित है। गुरु विज्ञानमय कोशका अधिकारी है। पुरुषतत्व, यह ग्रह सम्पति देनेवाला नहीं है।

शुक्त—शास्त्रकारोंने कालपुरूषके राज्यमें शुक्रको मंत्रिपद पर नियुक्त किया है। परंतु वेदान्त शास्त्रमें योगियोंके लिये यह ग्रह विग्नकर्ता माना गया है। जब योगी प्रत्याहारकी अवस्थाको प्राप्त होता है तब यह ग्रह योगीको अष्टसिद्धिया स्त्रीके मुलानेमें डालकर योगिविनमुलकर उन सांसारिक झगडोंमें फँसाना चाहता है। लेकिन यिद योगी सिद्धि या स्त्रीके मोहजालमें फँसनेसे खुदको बचा लेता है तो यही ग्रह योगका सच्चा आनन्द देनेवाला होता है। शुक्र ध्यानावस्था का कारक है तथा आनन्द को शका अधिकारी है। शुक्रका मूलस्वरूप योगी, तपस्वी, ज्ञानी, विषयत्यागी, आनन्दस्वरूप तथा राजयोगी है। स्त्री स्वरूप माना गया है।

रानि—शास्त्रकारोंने कालपुरुषके राज्यमें शनिको दास नियुक्त किया है। फिर योगिको हृदयमें विवेकक्षमें रहकर सब मोह-जालसे दूर रखनेवाला अह्रय गुरु है। रात्रिके अंधकारमें दुरबीनके जिरयेसे आकाशकी ओर हाष्टि डालनेसे यह ग्रह ईश्वरके लिंगके समान हग्गोचर होता है। यथि शनि रविका पुत्र माना गया है, उसमें रविके गुणधर्म वर्तमान नहीं हैं। केवल एक ही साधर्म्य है, वह यह कि जिस प्रकार रविके मंगल आदि ग्रह उपग्रह हैं, उसी प्रकार शनिको भी नौ उपग्रह हैं। शनिको काल, यम शंकर आदि नाम दिये गये हैं। सृष्टिका प्रलयकारक, नई सृष्टि निर्माण करनेवाला रुद है जिस प्रकारसे रवि उत्पात्ति कर्ता है और चन्द्र सृष्टिका पालनकर्ता उसी तरह शनि संहारकर्ता है। पुरुषतत्वका ग्रह है, नपुसक नहीं।

राहू—प्राचीन शास्त्रकारोंने कालपुरुषके राज्यमें राहूको कोई भी स्थान नहीं दिया है। परन्तु आचार्य वराहामिहिरके बाद जो आचार्य हुए हैं उन्होंने इस विषय की ओर कुछ ध्यान दिया है। हमने राहूको कालपुरुषके राज्यमें बढ़ेही महत्वका स्थान दिया है। वेदानत में ॐ (ऑकार) में जो सिरपर अर्धमात्रा है वही मेरी रायमें राहू का स्थान है। सृष्टिमें प्रकृति और पुरुष दोनों निर्माण होनेके पहले ' जो कुछ नहीं है महाबम्ह "इस महाबम्हसे प्रकृति और पुरुष निर्माण हुए। जब कभी अर्धचन्द्राक्वाति चन्द्रग्रहण होता है तब हमें जो ग्रहण दिखाई देता है वह अर्धमात्राके समान होता है। इसका अर्थ यही है कि रवि और चंद्र दोनोंका निर्माणकर्ता राहू है। यथा—

श्री. मंत्रेश्वरजीने अपनी 'फलदीपिका' में प्रस्तुत ग्रहका स्वरूप स्त्री-स्वरूप बतलाया है और श्री विलीयम लिलिने (William Lily) इसे पुरुष ग्रह माना है। हम भी इसे पुरुषग्रह मानते हैं।

नेपच्यून—यह एक बिल्कुल ही नया ग्रह है। इसके स्वरूपका सम्पूर्ण आविष्कार पाइचात्य ग्रन्थों उपलब्ध नहीं है। मेरी समझमें यह ग्रह अति मोहक, गोलाकार, स्रीसद्दश, मृद्ध श्रीर, नेत्र मदान्ध, मुखपर गूद्ध हास्य, वाणीमें मिठास, गित एवं वृषमके समान होती है। आचार्य वराह मिहीरने अपने 'वृहज्जातक' में वृषमराशीका जो वर्णन किया है वह इस ग्रहको लागू होता है। प्रस्तुत ग्रह लिंग श्रीर और मन पर अधिक प्रभाव डालता है The best looking specimans have better proportions clear complexions, dimples instead of wrinkles and a golden gleam as of sunshine in their hair but actual beauty among the sons and daughters of Neptune is very rare. नेपच्यून संसारका नाश करनेका प्रयत्न करता है और स्त्री सस नहीं देता।

मैंने यहाँ हर्षलके गुणधर्म अनुभवके अभावमें नहीं दिया है। यहाँका मूल नैसर्गिक स्वभाव

रवि-अति तेजस्वी, अति उष्ण । तेज बाहर फेंकता है । इस तेज में सभी दबते हैं । जैसे तेज बाहर फेंकता है वैसे ही त्यागी होता है। इस-लिये रवि में आकृंचन और प्रसरण ( Contraction and expantion ) दोनों भी गुणधर्म मौजूद होते हैं। आकाशमें रविका उद्यास्तका कार्य प्रतिदिन नियमपूर्वक चला रहा है। कर्मयोगी अर्थात कर्मके फलकी अपेक्षा या अभिलाषा मनमें नहीं रखना। वैर्यशाली, उच्च बिचारों और भावनाओंसे भरा हुवा स्पष्ट और निभीक वक्ता, यशस्वी, गंभीर, अपने बुद्धिसामर्थ्येसे दूसरोंका पराभव करने-वाला, सामाजिक कार्योमें निपुण, निस्वार्थी, लोकहितदक्ष दिखने में कठोर किन्तु हितेषी ऐहिक और प्रापंचिक बातोंके प्रति उदासीन, परेपकारी, मर्मज्ञ स्थिर, कल्पक दूरदर्शी, व्यवहार चतुर, आचार शुद्ध सुधारक (Reformer) हृदय द्या और प्रेमसे ओतप्रोत भरा हुवा माया मोहके परे। ये सब रविके नैसर्गिक स्वभाव गुणधर्म हैं। रविके अमलमें पैदा होने वाले साधु सत्पुरुषोंने कोई भी पंथ नहीं चलाया है बिल्क जंगलमें हेरा डालकर एकान्त कुटीरमें जविन बीताया है और मुक्किलसे एकाघ शिष्य बनाकर स्वयं समाधिस्थ हुए हैं।

चन्द्र — शुक्क प्रतिपदांस ठेंकर पूर्णिमा तक चन्द्र एक एक कला से बढते जाता है यहाँ तक कि पूर्णिमाको सोलहों कलाओंसे परिपूर्ण होता है। इसी तरह कृष्ण प्रतिपदांस लेंकर अमावस्या तक चन्द्र एक एक कलासे क्षीण होते जाता है यहाँ तक कि अमावस्याको पूर्णरूपेण अहर्य होता है। शुक्क प्रतिपदांस लेंकर अष्टमी तक चन्द्र आति तेजस्वी दिखाई देता है; अष्टमीसे लेंकर कृष्ण दितिया तक थोड़ा निष्प्रम होता है। पूर्णिमाको पूर्णविम्ब होते हुए भी चन्द्र निष्प्रम दिखलाई देता है। कृष्ण दितियांसे अमावास्या तक पुन: थोड़ा थोड़ा तेजस्वी दिखाई देता है।

पालन (Preserve) और नाहा (Dissolve) ये दोनों गुणधर्म इस ग्रहमें पाये जाते हैं। माया, मोह, चंचलता, आविचार विलासवृत्ति, द्रव्याभिलाषा, प्रापंचिक आसक्ति, आत्मविहवास, स्त्री-लम्पट कर्त्विहान, स्वार्थी, अस्थिरता, कल्पनाएँ ऊंची किन्तु व्यवहारमें ला सकने में असमर्थ, अविश्वसनीय, (Unreliable) मृद्ध, सौम्य व मीठी वाणी, वर्ताव मनःपूर्त समाचरेत, अनियमित, उदार, अपनी डींग हांकनेवाला, बेपरवाह, कोई भी कार्य अधूरा करना, आदि इस महके नैसिंगिक स्वभाव हैं। जिन साधुसत्पुरुषोंपर चन्द्रका प्रभाव रहता है वे बहुत ही द्यालू, सेवातत्पर, परोपकारी व प्रेमी होते हैं। ये कुछ श्चद्र सिद्धियाँ प्राप्त कर मठ बांधकर अपनी शिष्य परम्परा बढ़ाते हैं। कालान्तर से ये कनक और कामिनीके मोइजालमें फँसकर 'अतोश्रष्ट ततो श्रष्टः होते हैं। रिव, शिन, राहू इनके प्रभावमें जो सत्पुरुष पैदा होते हैं, वे ही परमार्थ मार्गमें पूर्णत्वको पहुँचकर मोश्र प्राप्त करते हैं। चन्द्र, बुध, गुरु, शुक्र इन महोंके प्रभावमें जो जन्म लेकर परमार्थ मार्गकी ओर जाते हैं वे कनक और कामिनीके मोहजालमें फंसकर परमार्थ मार्गकी ओर च्यत होते हैं। पूर्णावस्थाको पहुँचनेके पहले ही वृद्धावस्थामें अधःपतन होता है। केडगांवकर कै-श्रीमंत नारायण महाराज, आर हुबलीक के. सिद्धारूढ स्वामी महाराज।

मंगळ — शास्त्रकारोंने इस ग्रहका वर्णन आग्निके समान उष्ण व स्क्ष ऐसा किया है। इसीलिये इसका स्वभाव उग्न, कोधी, साहसी, मनःपूतं समाचरेत् ' दुराग्रही, दुनियामें न किसी की परवाह करता है, न किसीसे द्वता है। दीर्घप्रयत्न वादी, उदार, द्रव्यकी अभिलाषा विल्कुल नहीं होती। बल्कि द्रव्य मनचाहे खर्च करता है, अधिक सहनशीलता, धर्म से प्रेम नहीं होता, व्यवहारमें सचा, साफदिल किन्तु बर्तावमें कढा, वाणीमें कदुता त्यागी, निष्कपटी, अनाथोंका संरक्षण करनेवाला स्नेहके योग्य, परोपकारी, संस्थाओंका स्थापन करना आदि इस ग्रहके नैसार्गिक स्वभाव है। इस ग्रहके प्रभावमें जो साधु सत्पृत्वेष जन्म लेते हैं वे कोधी, अभिशाप देनेवाले होते हैं। लोग इनसे बहुत ही ढरते हैं। लेकिन लोग यह नहीं जानते कि यद्यपि इनका बर्ताव तीला होता है तो भी इनके इद्यमें सारी मनुष्य जातिका क्ल्याण करनेकी प्रवल भावना होती है। ये आपदाओं व विपदाओं में लोगोंकी सहायता करने में तत्पर, अपने पाणोंका मोल देकर अवलाओं के शिलका संरक्षण करनेवाले और स्वदेशाभिमानी होते हैं। इस प्रहके प्रभावसे महाराष्ट्र के महा सत्पुरुष श्री समर्थ रामदास, बंगालके स्वामी विवेकानन्द, पंजाबके गुरु नानक, बंदाबीर बैरागी, गुरु तेज्सिंह, गुरू गोविंदसिंह, स्वामी दयानन्द सरस्वती, कलकत्तेके बाबा भारती, स्वामी सत्यदेव और स्वामी श्रद्धानन्द आदि पेदा हुए हैं।

बुध—सब गहों में यह गह छोटा माना गया है। अपनी बुद्धिपर इसका अमल होता है। अंग्रेज लोग इसको 'winged messenger' of the gods' कहते हैं। उन्होंने इसका स्वरूप इस प्रकारका दिया है:— एक नन्हा २—६ वर्षका मनोहर बालक है और उसको दो पंख हैं। उसके पास एक देवता बेठी है जिसके कानमें वह परमेश्वरका संदेश कह रहा है। उसके हाथमें धनुष्यवाण है "

आपने रेडियो सुना ही होगा ? दिल्ली या बम्बईमें गवैचा माथकोफोनके सामने बैठकर गाता है और आप अपने कमरेमें बैठे बैठे उसका गीत सुनते हैं। आकाशमें विद्युतकण (Electrons) होते हैं जो गतिशील होते हैं। उन प्रवाहोंमें (currents) आवाज ग्रहण कर वह आवाज दुनियांके हरएक कोनेमें पहुंचानेकी शक्ति होती है। पुराणोंमें " आकाशवाणी " का उल्लेख पाया जाता है। सिद्ध-पुरुष तपोवलके द्वारा शरीर और वाणीमें विद्युत् शक्ति उत्पन्न कर उसका तेज बढ़ाते थे। ऐसे दो सिद्ध पुरुष अपने कुटियांमें बैठे बैठे आपसमें वार्ताला कर सकते थे। इनके मुखसे जो वाणी आवाजके ह्रपमें

निकलती थी वह आकाशमें विजलीके प्रवाहमें मिलकर इप्सित स्थान पर पहुंचती थी और फिर उसका परिस्फोट होता था। इस आकाशवाणी में और आधुनिक रेडियोमें कोई अन्तर नहीं है। बुध आकाशमें बिजली के प्रवाहसे सन्देश पहुँचानेका कार्य करता है। आकाशमें दूरबीन लगाकर बुधको देखनेसे हमें दिलाई देता है कि चन्द्रकी तरह बुध को भी कलाएँ होती हैं जिनकी क्षय और वृद्धि होती है। मनुष्योंमें भी किसी की बुद्धि प्रखर होती है और किसी क्षीण : जितनी अधिक कलाओं से मनुष्य युक्त होता है उतनी ही उसकी बुद्धि भी चंचल और बोथल होती है। इस ग्रहके नैसर्गिक स्वभाव निम्न लिखित हैं-सदा प्रफुछित, मुखपर हास्य, विनोद्युक्त बचन, वाक्चतुर, सदा आनंदी, उत्साही व्यवहार धुशल और सरल, चालाक, बुद्धिमान, स्वभावसे शान्त, सौम्य किन्तु अहंकारी, दूसरों पर विश्वास रखनेवाले, घरवार की औरसे उदासीन, अध्यातम की ओर विशेष झुकाव। इस ग्रहके प्रभावसे जो साधुसत्पुरुष जन्म लेते हैं वे पहले श्चद्र सिद्धियाँ प्राप्त करते हैं और लोगों को फंसाकर पैसा इकठा करते हैं और खा पीकर मौज उडाते रहते हैं। वाक्चतुर होनेके कारण वेदान्त पर प्रवचन और भाषण देते रहते हैं। थे नाममात्रके ही गुरु होते हैं । ये शिष्य बनाते जरूर हैं किन्तु इनसे किसीका भी कल्याण नहीं हो पाता।

गुरु:—सब ग्रहोंमें गुरु बढ़ा ग्रह है। यही कारण है कि श्रेष्ठ व ज्ञानी इस अर्थमें हमेशा गुरु शब्दका प्रयोग किया जाता है। गुरु शब्दमें दो शब्द हैं, व एक "गु" और दूसरा "रु"। "गु" का अर्थ हैं अंधेरा या अज्ञान और "रु" का अर्थ हैं प्रकाश या ज्ञानगुरु उसे कहते हैं जोकि इद्यस्थ ईश्वरके विषयमें हमारा अज्ञान दूरकर हम कौन हैं कहाँ से आये हैं, किस जगह जानेवाले हैं तथा हमारे कर्तव्यकर्म क्या हैं आदि प्रश्लोपर प्रकाश डालता है।

अंग्रेजीमें गरुकी Divine mother या Higher Moon कहते हैं। स्कल कॉलेजमें पढानेवाले अध्यापकोंको भी 'गुरु' कहा जाता है। हैकिन ये लोक ऐहीक विषयका ज्ञान प्रदान करते हैं। सद्गुरु उन्हें कहते हैं जो गृह्य ज्ञान प्रदान करते हैं। इनका शिष्योंपर जो प्रेम होता है वह निष्काम होता है। इसीलिये गुरुके प्रेमको सबसे महत्व का स्थान है। गुरुका अपने शिष्योंपर किस प्रकारका प्रेम होना चाहिये इस विषयपर स्वामी विवेकानन्दजीने "My Master" नामक एक ग्रन्थ लिखा है जिसे हरएक की पढ़ना चाहिये। प्राचीन ग्रन्थोंमें यह ग्रह सम्पत्ति हेनेवाला बतलाया गया है लेकिन मेरी रायमें यह ग्रह पैसे देनेवाला नहीं है। इस ग्रहका नैसर्गिक स्वभाव परमेश्वर विषयक शान देना है। शिक्षक और प्राध्यापक भी इसी ग्रहके प्रभावमें आते हैं। बाहरसे कक्ष किन्तु भीतरसे अतिकोमल, बाहरी रहन सहन मामुली किन्त बद्धि कुशाम, दिखनेमें नास्तिक किन्तु हृदय भक्तिरससे पूर्ण, पैसेके लिये हाथ फैलानेवाले किन्तु पूर्ण निर्लोभी, संसारमें व्यावहारिक जीवनम विचित्र वर्ताव लेकिन व्यवहार कुशल, जितना विषयी उतना ही विरागी; इस प्रकारके परस्पर विरोधी स्वभाव गुण इस ग्रहमें पाये जाते हैं।

गुरुकी आवश्यकता क्यों प्रतीत होती है और 'गुरुकृपा' इसका क्या अर्थ होता है ? तपो्मलके कारण प्राप्त हुए आत्मिक बलसे इनमें एक प्रकारकी विद्युत शक्ति उत्पन्न होती है। यह शक्ति इनके हाथोंमें खेलती रहती है। गुरुका वरदहस्त याने क्या ! आत्मज्ञानकी खोजमें कोई किसी देवस्थानमें ईश सेवा करते रहते हैं। परन्तु वह देवता उसे प्रत्यक्ष दर्शन न देकर किसी सत्युरुषको आदेश देती है कि "मैं मेरे सेवकको भेज रही हूँ उसको तू ज्ञान दे"। जब गुरुको ऐसे सेवक को ज्ञान देना पढ़ता है तब वह उसके सिरपर अपना वरदहस्त

रखता है और कानोंमें 'ओम तत्सत्' कहता है। हमने उपर बतलाया है कि गुरुके हाथमें एक विशिष्ट प्रकारकी विद्युत-शक्ति खेलती है। ऐसा हाथ उसके सिरपर रखनेसे गुरुके हाथमें जो विद्युतशाक्ति होती है उसका धका उस शिष्यके सुप्तावस्थामें पड़े हुए कुंडलीनीको लगता है और वह जाग उउती है। उस कुंडलीनीसे ज्ञान-प्रवाह शुरु होकर उस शिष्यके सिरमें आता है और वह प्रवाह सिरमें आनेपर शिष्यको 'त्ही परबझ है' इसका ज्ञान करा देना पड़ता है। अपने आत्मबल के द्वारा मद्धुरु शिष्यको यह ज्ञान करा देते हैं। यह कार्य हम स्वयं नहीं कर सकते इसीलिये सहुरुकी आवश्यकता प्रतीत होती है। सिरपर वरदहस्त रखकर कुंडलिनीको जगाना और आत्मज्ञानका परिचय करा देना इसीको 'गुरुकृपा' कहते हैं।

इसी ग्रहका रंग पीला होता है इसिल्य इस ग्रहके प्रभावमें जन्म लेनेवाले आधिकांश पीले वर्णके होते हैं, शारीरीक दृष्टिंसे सुदृद्ध स्वभाववाले व ज्ञानी होते हैं। ये लोग ज्ञानका प्रसार करनेवाले भिक्तपंथ चलानेवाले व हजारों शिष्य बनाकर भिक्तमांग पर लगानेवाले होते हैं। इस ग्रहके अमलमें स्वामी रामतीर्थ चंडीदास, महाराष्ट्रके साधुसन्त, ज्ञानेश्वर, तुकाराम, एकनाथ, जनादन स्वामी, निवृत्तिनाथ बरारके गुलाबराव महाराज, कवीर कमाल, गद्गके शरीफ साहेब सिशुनाळकर आदि अनेक साधुसन्तोंने जन्म लिया है।

शुक्त यह ग्रह आकाशमें आति तेजस्वी दिखाई देनेवाला छोटां ग्रह है। पुराणों में इसे दैत्योका गुरु माना गया है। इसें संजीवन विद्या विदित थीं और यह ज्ञानी है। ज्योतिषशास्त्रमें इसे स्त्रीग्रह माना है और निसर्ग कुंडलीमें घन और सप्तम इन दोनों मारक स्थानोंका अधिपति माना है। इसीलिये ज्ञान प्राप्तिक बाद यदि किसी

का भय होता है तो स्त्रीका, क्योंकि स्त्री साधु, सत्पुरुष, महात्माओंको परमार्थ मार्गसे विचलित कर फिरसे मायामोहमें फंसानेवाली होती है। लेकिन स्त्री परमेश्वरका मार्ग बताकर ईश्वरका दर्शन कराने-वाली भी होती है। स्त्रीके ही कारण मनुष्यके हृद्यमें वैराग्य भावना जागत होती है और वह परमार्थ मार्गकी ओर जाता है। इसीलिये हम देखते हैं कि इस यहमें तारक मारक दोनों गुणधर्म मौजूद होते हैं। स्त्री सुख देना या न देना इसकी इच्छापर निर्भर है। इसीलिये कन्या, धनु और मीने लमके लोग ही नैष्ठिक बम्हचारी रह सकते हैं, दूसरे लगके नहीं । इस गहके अमलमें जनम लेनेवाले मनुष्य. साधु, सत्पुरुष और ज्ञानी होते हैं और सिद्धिके चमत्कार दिखानेवाले होते हैं। इस गहके प्रभावमें जनम पाये हुए सत्पुरूष काशीके सुप्रसिद्ध स्वामी तैलंग, सिरडीके साईबाबा, के. श्रीमंत नारायण महाराज. उपासनी बाबा, हालमें मदास प्रांतके रमण महर्षी आदि हैं। ये लोग सिद्धिके चमत्कार दिखलाकर जनसंमर्द जमा करते हैं और बहुत-सा पैसा कमाते हैं। इनसे लोगोंका न तो आत्मकल्याण ही हुआ है और न तो इन्होंने शिष्य व पंथ ही बढ़ाया है या ज्ञानोंपदेश दिया है एवं भाक्तिमार्ग बतलाया है। इनके स्वयं समाधिस्य होनेके बाद इनकी गद्दीके लिये शिष्यगणों में बहुत झगड़े। मचते हैं। मेरी रायमें ये लोग निरुपद्वी होते हैं, क्योंकि इनके लोगोंका कल्याण नहीं हुआ है।

शानिः—सब ग्रहोंमें शिनिका स्थान विशेष महत्वपूर्ण है मानवप्राणी जब दाम्पत्य जीवनमें प्रवेशकर मायामोहके जंजालमें फंस रहनेके कारण ईश्वरका स्मरण नहीं करता तब यह ग्रह आधि-मीतिक और आधिवैविक इन दो साधनोंसे मनुष्यको विविध और विपुळ आपदाओंसे पीडित कर उसे ईश्वरकी याद दिलाता है। यदि मानवी-जीवन दुःस, क्षेश आपदाओं विपदाओंसे परे—शुक्तेंस ही मरा

हुआं होता तो मनुष्य शायद ही परमेश्वरका स्मरण न करता। इसीलिय इम देखते हैं कि मनुष्योंपर विपदाआकी बौछार करना और इस प्रकारसे ईश्वरकी याद दिलाना, माथामोहके परे रहना, वैराग्य परिपूर्ण होना और एकान्त जीवन बिताना आदि इस ग्रहके नेसर्गिक स्वभाव हैं। यह ग्रह थोड़ा कोधी व पूर्ण निर्लोभी, अच्चैक पथ बतानेवाला, शिष्यको चीग्य गुरुके आधिन कर अध्यातम ज्ञानका अभ्यास पूर्ण होते तक शिष्यपर कड़ी नजर रखनेवाला होता है। इस ग्रहके प्रभावसे पैदा इए महात्मा तथा सत्पुरुष स्वभावसे क्रोधी, एकान्तप्रिय, शिष्योंपर अलौकिक प्रेम करनेवाले, किसी एक शिष्यको ही आत्मज्ञान देनेवाले होते हैं। इनके पास केवल वे ही शिष्य अन्ततक टिकते हैं जिनको आत्मज्ञान प्राप्तिकी तीव इच्छा होती है। और जिसका हृदय वैराग्य भावनाओं से भरा हुआ होता है। यह यह मनुष्यको बहुत पीडा पहुँचाता है और अनेक प्रकारकी आपदाओं से संत्रस्त करता है। यहीं कारण है कि शानिकों कई लोग निष्टुर, द्याहीन और पापफल देनेवाला मानते हैं। लेकिन जब इसकी कृपादृष्टि होती है तब यह ऐहिक सुख देता है। सबसे विशेष बात यह है कि यह ग्रह ईश्वरके बारेमें ज्ञान प्रदान करता है। मेरी रायमें शनि शुभग्रह है। इस ग्रहके अमलमें ब्रह्मीभृत विद्यानन्द्सरस्वती, महाराज बेलापूरकर, श्रीमत् टेम्बे महाराज. श्री ब्रह्मचैतन्य गोँदावलेकर महाराज, अक्कलकोटके स्वामी महाराज, काशीके किलारामनगरमें रहनेवाले कुत्ताबाबा, नागपुरके ताजुद्दीन बाबा, कोल्हापूरके दत्तमहाराज आदि महापुरुषोंने जनम लिया है।

राहू—यह यह धनद्रव्यका बना हुआ नहीं है बल्कि पूर्ण अदृश्य है। यह यह केवल प्रहणके समय दिलाई देता है। इस प्रहके नसर्गिक स्वभाव निम्न लिखित हैं: चिरारेसे पूर्ण अनासाकि रखना और विदेही स्थितिमें जाकर मोक्ष प्राप्त करना। यह यह त्रिगुण (सत्व, ्रज, तम, ) के परे जाता है अर्थात् विचारशक्ति और क्रिया स्थिगित हो जाती है; केवल शरीरके नित्य नामित्तिक व्यवहार चालू रहते हैं । इसका दुनियाको कुछ भी उपयोग नहीं हो पाता: लेकिन नीचले दर्जेमें चाने तुरीयावस्थामें भक्तियागी होता है। इस ग्रहके प्रभावसे पदा हुए साधुओं तथा महापुरुषोंका वर्ताव बड़ा ही बेढंगका होता है। निजाम स्टेटमें येलेगांवके रहिवासी तुकामाई समर्थ रामदासके प्राह्माज्य थे किन्तु अर्धनारी नर्टेश्वरके समान रहा करते थे। इनके पास हमेशा कत्तेका बचा रहा करता था आर इनके हाथमें बड़ी भारी चिलम रहा करती थी । लोग इन्हें हनुमानजीका अवतार मानते थे । आप पूर्णान ्वस्था और विदेही स्थितिको पहुँचे हुए सिद्ध पुरुष थे। सातारा प्रान्तमें त्तासगाँव नामक गाँवमें कई साल पहले महादुवुवा नामक एक नग्न महापुरुष रहा करते थे। आप हमेशा गाँवके कुड़ाकचरेमें छंटे पड़े रहते थे और मुँहसे 'साँभारभात ' इस तरह चावास घन्ट रट लगाया करते थे। बहते हुए गन्द पानीमें ही लेटकर नहा लिया करते थे। उनका इस तरहका बड़ा ही बेढंगा बतीव था; किन्तु आप बड़े ज्ञानी पुरुष थे । अपनी सारी जिन्दगीमें इन दोनों महापुरुषाने देवल एक एकहा ाह्याच्या तिया हि । इस कोटिके महातमा बहुत ही बिरले होते हैं, किन्तु भक्तियोगी इसी ग्रहके प्रभावसे जन्म छते हैं। यथा -- सन्त ्तुलसीदास, तुकाराम, नामदेव, भगवान रामकृष्ण परमहंस, गौरांगप्रभु, मीराबाई, गजानन महाराज रोगाँवकर, मक्त सूरदास, डाक्काकी श्री श्री मा आनंदमयी देवी आदि।

अगले परिच्छेदमें " ग्रहोंके कारकत्व" का विचार करेंगे।

# परिच्छेद ग्यारहवाँ

### कारकत्व

रवि-ब्रह्म, विराट, उत्पत्ति, सत्व, अकार, भूतातमा, प्राणवायू, सलोकतामुक्ति, वेखरीवाणी, स्थूल श्रीर, विश्व, यम, तेज, अंतःकरण, व्यान, पूर्णत्व, असंगत्व, व्यापकत्वः सर्वबीजत्व, ऋग्वेद, महिमासिद्धि, इंशीत्व, महालिंग, परमात्मा, आत्मवेद, माणिपुरचक, सर्वसाक्षी, निर्विकल्प, परब्रह्मस्प, पुरुषतत्व, बिंदू, अद्वेत, सूर्यभेदन, उज्जायीमुद्रा, सूर्यनाडी, (पिंगला) ह (सूर्य) सत्, चित्त, आनंद, शब्दबम्ह, मेरुदंड (Spinal cord) गायनकास्वर-मध्यम, चक्षस, नाथपंथ, शिवोपासक, पितासे प्राप्त, अस्थि, शिरा, मज्जा, भुवन ज्ञान सूर्ये स्यंमात। अधिदेवता-शिव प्रत्याधिदेवता-अग्नितेज।

चंद्र-(मन-जीव) प्रकृति; रज, नियम, इडा, प्रपंचासाक्ते, बैष्णव, अज्ञान, आवरण, सीत्कारी, सीत्ठी, पवनयोग, रेचक, उकार, देत, अध्यात्मिक दुसः, ठाधिमा, विष्णु, विकरण-अपने देह विना वहाँ कार्य करना, समीप्रता, मध्यमा वाणी, तैजस, कंठ, समानवायु, मनोमय कोश, शीत्ठ, अज्ञत्व, परात्परत्व, निर्मेठत्व, अज्ञत्व, गुरु यजुर्वेद, भाव अभावविहीत चंद्रामृत, (अमरवारुणी) मातासे-प्राप्त-त्वचा, रोम मांस, रक्त, विशुद्धचक, गायनकास्वर=निषाद, ठ (चंद्र) चंद्रतारा व्युह ज्ञानम्। अधिदेवता=उमा प्रत्यधिदेवता-जल Oerebrospinalfluid

इंद्रियजय होनेसे शरीर रुपलावण्य, बल वज्रके समान शरीर बनता है, इस प्रकारकी शरीर संपत्ति बहुत अच्छी होती है, जब शरीर सुदृढ हो तब मनपर विजय प्राप्त करना बहुत ही आसान होता है। ततो मनो जविदवस विवरण भावः प्रधानश्च। जब मनकी जय होती है तब अपने शरीरको अपने मन गित प्राप्त होती है। इसका फल यह होता है। की मनुको जिस स्थलपर जानेकी इच्छा हो वहाँ शरीर जाता है।

मंगळ — स्वयंभूलिंग,तामस अहंकार, तम, आसनोंका अभ्यास, नाद,
प्राणायाम, रसना, कोष, गाणपत्य, भेरवोपासना, बलमीमोपासना गीरिगुसाई पुरीगुसाई, मुद्राका अभ्यास, शाक्तनतवादी, भिस्रका, आमरी,
महामुद्रादि, अस्तेय, स्मशान व प्रस्तवराग्य, आधिभातिक कारण शिरीर,
मेथुनिकिया, नाद—समुद्रमेष, भेरी झर्झरी, अनाहतचक, गायनका स्वर गांधार, बलेषु हस्ति बलादीनि पंचािससाधन, अनाहत ध्वनी अन्नमयकोश.
अधिदेवता—स्कद्=प्रत्यधिदेवता—पृथ्वीके साथ सूर्यके अभिमुख जा रहे हैं।

बुध—वित्त, वायु, परोक्षज्ञान, अभाव वराग्य, त्वक, जिञ्हा, वाणि, शब्द, बुद्धि, उदान धारणा, मुमुक्षुत्व, लिंगशरिर (सूक्ष्मशरीर) नाद-मर्दल, शंख, अणिमा (सिद्धी), प्राकाम्य, मूलाधारचक्र, गायनका स्वर धेवत, प्राणमयकोश, Cerebellum. Pituitury Body अधिदेवता—नारायण प्रत्यधिदेवता—विष्णु।

गुरु — (ज्ञानाहंकार) आज्ञाचक, ज्ञान, सूक्ष्माहंकार प्रत्याहार विवेक, आकाश, सुषुप्ति, ज्ञानयोग, सग्दुरू, ज्ञानमद, दत्तउपासना, अपरिश्रहान, आत्मानात्मविवेक विचार, सिद्धांत वाक्यश्रवण, विज्ञानमयकोश, गरिमा, संन्यासमार्ग, नाद-चंटा, काहल, चित्त, अमृतत्व, कृपालुत्व, सूक्ष्मवेद, सगुण, ज्ञान, ज्ञानातमा, केवल्यदिक्षा, गायनका स्वर—ऋषम, Cerebrum. अधिद्वता— अम्ह । प्रत्याधिदेवता—इंद्र।

शुक्र—ध्यान, महामोह, राजयोग, अष्टसिद्धि, काम, देवीउपासना, मंत्रयोग, ब्रह्मचर्य, आनंदमयकोष, भिवतयोग, विश्वतिसद्धी, रज, नाद्दिकणी वंशे, वीणा व अमर, सर्वाधारत्व, परकायाप्रवेश, शुद्रसिद्धि, स्वाधिष्ठान, गायनका स्वर—पंचम अधिदेवता—इंद्र—प्रत्यधिदेवता—चंद्र, Thyroid Gland पर रवि और शुक्रका अमल होता है।

शानि—तूर्वा, सविकल्पसमाधी, संप्रज्ञात, सृष्टिकाप्रलय, जिकास्थि Vertebral Column कुंमक, लययोग, नागाबाबाजीपंथ, प्राविनी, अपानवाय, शोकनिवृत्ति परमहंसयती, निर्वासना, कर्मयोग, रुद्र, अपर-वैराग्य, संहार, लय, मकार, शुद्धात्मा सरुपतामुक्ति, पश्यंतिवाणी, कारण-देह, जागृत (मोक्षमार्गमें) सुष्ठित (प्रपंचमें) पृथ्वी, प्राञ्च, आनंद, सामवेद अघोरपंथ, संस्कार साक्षात्कारणात्पर्व जाति ज्ञानम्। सहस्रारचक्र सुष्ठमनानाङ्गि—शांभवी, मध्यमार्ग, बम्हरंष्र, महापथ, समशान, शून्यपद्वी नामसे प्रसिद्ध है। गायनका स्वर—दोनों षडज, अधिदेवता—यम ब्रत्यिदेवता—प्रजापति।

राह्न—असंप्रज्ञात समाधि, ( निर्विकल्प ) भक्तियोग, कुंडलिनी, पराभक्ति, अनासक्तयोग, अर्धमात्रा द्र निरंबुशातृप्ति, मास्तीउपासना, परवेराग्य, परावाणी, मूलप्रकृती, सर्वसाक्षी, महानआत्मा, ज्ञानशक्ति, शुद्धसत्वगुण ईश्वरप्रत्यगात्माअभिमानी, ओंकारमातृका, स्वप्रकाश-स्थान, सायुज्यतामुक्ति, महाकारणदेह, तुर्यातीतअवस्था, ज्ञेयभोग्य, मृद्धिस्थान, विस्पृति, चित्रिणी नाडी, अथर्वणबेद् शिवस्वरुप, पिंडबम्हांड-पूर्ण, कुंडलिनी चक्तः सद्जस्वर=Filum Terminale. अधिदेवता=काल प्रत्यधिदेवता=सर्प।

कायरुप संयमात्तद् याह्यशक्तिस्तम्भेचश्चःप्रकाशासंप्रयोगेऽन्तर्धानम् । केतू=अधिदेवता-चित्रगुप्त, प्रत्यधिदेवता-ब्रह्म । नेपच्यूनः—स्वप्नमें दृष्टांत, उपासना, मिक्क, अंतर्ज्ञान, साक्षात्कार अहर्य सृष्टीमेंका अपने आसोंको दिखाई देनेवाला दृश्य (Vision) स्फूर्ति, अंतरेंद्रियदृष्टि, अपने विचार दूसरेके हृद्यमें निर्माण करना, भूत, प्रेत पिशाच, देवता आदिका दृश्नेन होना और इनका श्रीरमें संचार होना, मानवी समाजपर विशुद्ध और सात्विक प्रेम करना, विश्वबंधुत्व, तूर्यावस्था. Pariatal eye, canalis Centralis, Pineal Gland (body) प्रत्ययस्य परिचत्त ज्ञानम् ॥ इसकारकत्वका उपयोग ज्योतिषिष्ट अपने बुद्धिबल्से करें यह प्रार्थना है।

# परिच्छेद बारहवाँ

## मेषादि राशियोंका वेदान्तकी दृष्टिसे विचार

वेद्कालसे एक बात निश्चित हो चुकी है कि रात्रिक समय आकाशकी ओर नजर डालनेसे कई नक्षत्र देखनेमें आते हैं। इन नक्षत्रोंके विषयमें हमारे भारतवर्षमें बहुत प्राचीन कालसे ज्ञान प्राप्त किया गया है। प्राचीन समयसे ही इन नक्षत्रोंको आहिवनी, भरणी, कृतिका आदि नाम दिये गये हैं। इन नक्षत्रोंके समूहको राशि कहते हैं। इसीके विषयमें हमें मेष आदि राशियोंके कमसे विचार करना है।

मेष (स्वामी मंगल)—पहले इस राशिका वर्णन दिया जाता है यह आधराशि है। पहले पहल जब मनुष्य पैदा हुए तब नंगे घूमा करते थे। उनका कोई घरबार न था; स्ती-पुरुष मिलकर एक झुंडमें वृक्षके नीचे या किसी गफामें रहा करते थे और कन्द्रमूल फल तथा झाड़ों के पत्ते व पशुपाक्षियोंका मांस खाकर अपना उदरानिर्वाह करते थे। जब कभी कामेच्छा पैदा होती थी, तब किसी भी स्त्रीसे अपनी इच्छा पूर्ण कर लिया करते थे। इस समय विवाह संस्था अस्तित्वमें न थी। इसीलिये कोईमी पुरुष किसीभी स्त्रीसे अपनी गोगलालसा पूरी कर लेता था। उस समय मानवप्राणीका जीवन केवल खाना-पीना और स्त्रीको भोगना ही था। सुख दु:खके विचार उनमें नहीं थे। ये झुण्ड आपसमें स्त्रीके लिये लढ़ते थे। इसी तरह कुछ काल व्यतीत होनेपर स्त्रीके मनमें लज्जाका प्रादुर्भाव हुआ। अब आमतौरसे मोगलालसा पूरी करना असभ्य-सा जान पढ़ने लग । इसीलिये उन्हें झाड़की पत्तियाँ, लक्कियाँ और घांसफूसकी साह्यतासे झोपिडियाँ बांधनेकी कल्पना

सूझी। इस प्रकारसे जब स्त्रीको गुप्तरातिसे भोगना प्रारम्भ हवा तब जिनके स्त्री नहीं थी, उनके दिलमें ईर्ष्या उत्पन्न हुई, जिसका परिणाम यह हुआ कि स्त्रीके लिए पुरुषोंमें झगड़े होने लगे। मानवपाणीकी इस अवस्थापर मेषराशिका अमल था। कामसे लजा, लजासे कार्य और कोधसे मारवीट यह गुणधर्म निर्माण हुए । यह मेषराज्ञिक गणधर्म हैं। मेष ( ram) के चार पैर दो सिंग, एक पुंछ, लम्बा मुँह और श्रीरपर सधन बाल होते हैं। इसका प्रधान लक्षण है जमीनपर खाद्य-पदार्थ दृढते हुए आगे चलना । जब वह भेड़िके पछि जाता है तब दूसरे भेडोंको पासमें आनेसे रोइता है और पास आनेपर उनसे ठढता भी है। बकरे बहुतही कामी होते हैं; यहाँ तक कि बचपनमें ही अंडु आना किये हुए (castrated) बकरे भी मादिके पीछे लगते हैं। किन्तु मादी कामी नहीं होती। केवल गर्भ रहते समय ( Mating time ) वह नर को भोग देती हैं; अन्य समय नरको अपने पास आनेसे इन्कार करती है।

प्राचीन आचायोंने इस राशिक निम्न लिखित लक्षण बतलाये हैं:- चर, आग्नितत्व, चतुष्पाद, दिनमें बार बार स्थलान्तर करना, रूक्ष मौज उहाना चालचलनमें बेंढगापन, झगडाल, भावात्मक (Positive) राशि, निर्जल भूमितलस्य, मध्यरात्रिको अंवस्थिति, रजोगुणी, तेज अल्पप्रसव, विषमराशी, न्हस्वदेही, पुरुषराशि, पुरुषतत्व ( Male factors are predominent ), पूर्व दिशा, पशुराशि, निवासस्थान-घांसके जंगल, खेती, बनप्रदेश, मुख्यतत्व-आशा, उम्मीद, हृद्यके विचार लोगोंके सामने प्रगट करनेकी चेष्टा करना, (He wants to come in public eye) रत्न-याकृत (एक प्रकारका पत्थर) ( Amethyst ) रंग-एकवर्ण, धातु-लोहा, शारिरिक दृश्य-अत्यन्त चंचल, मानसिक स्वभाव —साहस, इस राशिक प्रधान लक्षण-युद्ध करना, जननेता Public Leader होकर मार्गदर्शन करने की आकांक्षाएँ रखना । इस राशिका मूल स्वभाव-सत्यवादित्व अपनेसे बढ़ोंकी आज्ञा पालना । इस राशिका अमल मस्तक पर है ।

इस राशिमें काम, कीच और लड़ना ये गुण प्रधान होते हैं, जिनमें प्रधान गुण काम है वह मनुष्यके मनमें दिन रात प्रवल रहता है कि यही कारण है कि इस लग्नका मनुष्य सम्पूर्ण योगीश्वर नहीं हो सकता। अष्टांग योग साधनमें यम नियम, आसन, प्राणायाम इन वार अंगोंका वह अभ्यास कर सकता है, किन्तु जब वह प्रत्याहारकी अवस्थामें पहुँचता है तब स्त्रीके वशीभूत होकर योगभ्रष्ट होता है। इसका कारण यह है कि ये न केवल बुद्धिमें ही चंचल होते हैं बल्की शरीरसे भी चंचल होते हैं। योगके लिये बुद्धि स्थिर होनी चाहिये। इसिलिये ये योगाभ्यासके पात्र नहीं होते। हाँ, सौभाग्यसे यदि कोई अवतारी पुरुष मिल जाय, तो गुरुपदेशसे ये ज्ञान-योगी हो जाते हैं। भक्ति पूजन भजनादिमें इनका मन आनन्दका अनुभव करता है। इस राशीमें सांसारिक आसाक्ति नहीं होती। मेथ राशी कुटुंबपति है।

वृषभ राशि (स्वामी शुक्र)—राशिचक्रमें यह दूसरी राशि है ।
मेष राशिक बारेमें बतलाते समय हमने मनुष्य जातिकी प्रगति मैथुनकर्म गुप्तरीतीसे करनेके लिये झोपड़ी बांघने तक किस प्रकार हुई, यहः
दिग्दशीत किया है। आगे चलकर मनुष्य समाजने प्रगतिका एक कदमः
सामने बढ़ाया। वह किसानी कर शान्तिपूर्वक जीवन बिताने लगा ।
उसको ढूंढ़ते ढूंढ़ते कुछ घातू मिले जिनका उपयोग सेतीवारीके लिये
उपकरणों-सा किया जाने लगा। इस समय आपसके झगड़े काफी
प्रणाममें बन्द हो चुके थे। वर्षऋतुमें सेतीकी देखभाल करना और
स्त्रीके साथ आनन्दपूर्वक जीवन बिताना यही मानव-प्राणीका जीवनः

कम हो गया। धीरे धीरे मनुष्यमें अहंमाव पैदा हुआ— 'यह घर मेराक्रेह, यह खेत मेरा हैं' इस अहंकारके कारण हृदयमें ठोम उत्पन्न हुआ। अभीतक विवाह संस्था अस्तित्वमें नहीं आसकी थी, अतएव सुखदु:खा के विचारोंसे मनुष्य-समाज अनिमज्ञ था। किसी मी स्त्रीके पास जाकर मनुष्य अपनी मोग-ठाठसा पुरी कर ित्या करता था। मेषराशीमें जिस प्रकार काम और कीथ उत्पन्न हुए, उसी तरह इस राशीमें स्वार्थ और ठोम उत्पन्न हुए। यह सुखामिठाषी व शान्तिप्रिय राशि हैं कि मेषराशी ध्येयवादी (Idealistic) वृषमराशि व्यावहारीक (Practical)। मेषराशिके ठोग किसी भी व्यावहारिक कल्पनाको माननेके छिये सहसा तैयार हो जाते हैं। ठीक इसके विपरीत वृषमराशि होती है। किसी भी कल्पनाको प्रत्यक्ष कृतिमें ठाये बिना इस राशीके ठोग विश्वास रखनेके छिये तैयार नहीं होते। किसी भी कार्यमें दूसरेको आगे कर आप पीछे रहकर व्यवस्था देखनेवाठी यह राशि है।

इस समय मनुष्य समाज पर वृषभराशीका अमल था। मिथुन-राशिके अमल तक मातृसत्ताक पद्धति (Matriarchal System)
प्रचारमें थी अर्थात् पुरुष स्त्रीके अधिन था। इस राशीके अमलके
अन्ततक स्री-समाजकी हालत बहुत ही खेदजनक और पशुसमान थी।
प्राचीन आचार्योंने इस राशिका वर्णन इस प्रकार किया है:--

स्थिर, उंडी, रूक्ष, उदासीन, वर्ण—राशीका वर्ण निम्बूके समान ह (पाश्चात्य शास्त्रकारीके अनुसार) अभावात्मक (Negative) राशिक्ष्म भूमिराशि, जलाश्रयी, रजोगुणी, मध्यरात्रीके समय अंधस्थिति । बहुपसव, समराशि, व्हस्वदेही, स्वीराशि, स्वीतत्व, दक्षिण-दिशा, पशुराशि । रहनेकी जगह—गोशाला, जंगल; राशिका प्रधान तत्त्व— शानित । सूल स्वभाव-स्थितिस्थापकत्व । रत्न-मास अंगेट (पन्ना) वर्ण- नीला (हमारे प्राचीन आचार्योंने इसका वर्णन "गौर" दिया है)
चात्-ताम्र। शारीरिकदृश्य-जडत्व। मानसिक दृश्य-स्थिरता। राशिका
अधानधर्म-निर्माण करना, व्यवस्था करना। राशिका मूल स्वभाव(Inner Nature) प्रापंचिक व्यवस्था रखना। इस राशिका
अमल नेत्र और कंठ वाणीपर है।

यह राशि विलासपिय, सुखाभिलाषी व शारीरिक परिश्रमोंस दूर आगनेवाली होती हैं। इसीलिये इस लग्नमें जो जन्म लेते हैं वे योगी नहीं हो पाते; अधिकसे अधिक राजनीतिज्ञ (Politician) मृत्सही (Statesman) अथवा म्युनिसिपल मेम्बर हो पाते हैं। जब प्रापंचिक झगड़ोमें दुःस्सह कष्ट प्राप्त होता है तब ये घरबार छोड़कर माग जाते हैं और संन्यासी बनते हैं। परन्तु इन्हें ईश्वर-ज्ञान प्राप्त नहीं होता; केवल इधर उधर भटकते रहते हैं। जब जिविधताप दुःस्सह होता है तब आत्म-हत्याही कर लेते हैं। इस लिए ये लोग योगी नहीं हो सकते। इनकी धार्मिक बुद्धि उत्तम होती है और वे कर्मकाण्ड भिक्तपूर्वक करते हैं। अष्टांग साधनका दूसरी सिदी जिसे नियम कहते हैं उसका ठीक र पालन करते हैं। इस राशिमें कभी कोई दैविगुणयुक्त व भिक्तमान पुरुष जनम लेते हैं। इस राशिमें कभी कोई दैविगुणयुक्त व भिक्तमान पुरुष जनम लेते हैं। इस राशिमें सांसारिक आसिक्त अधिक होती है। यह राशि मेषराशिका पत्नी है।

मिथुन राशि (स्वामी बुघ) — राशिच्क्रमें यह तीसरी राशि है। मिथुन, मेष (पिता) और वृषम (माता) का पुत्र है इसीलिये इसमें मातापिताके गुणधर्म उतर आये हैं। यही कारण है कि मिथुन-राशिको दिस्वमाव राशि कहा गया है। जब मेष और वृषम राशियाँ एक स्थान पर आयों तब वाणी उत्पन्न हुई और फलत: सुखदु:सके विचार उदित हुए। इस राशिका रूपवर्णन इस प्रकारका दिया हुआ

है:- ' नृयुग्मामिथुनं सगद्ंसवीणम् "। इस राशिमं स्त्री व पुरुष दोनों एकही स्थानपर आ गये हैं। वृषभराशिक अन्ततक स्त्रियोंकी स्थिति अत्यन्त दवनीय थी। इनका न तो कोई संरक्षक ही था, न उनके लिये किसी प्रकारकी व्यवस्था ही रखी गई थी। एक स्त्रीको दो चार वस्त्रोंको भाग देना पड़ता था और इसीलिय स्त्रीको बहुत कष्ट उठाना पदता था। इसका कारण यह है कि स्त्री एक पुरुषनिष्ठ होनेके कारणः हो परुषों से एक ही समय भोगानन्द नहीं पा सकती, इसके विपरीतः परुष एक स्त्रीनिष्ठ न होनेके कारण वह एकसे अधिक स्त्रियोंके भोगमं आनन्द प्राप्त करता है। (Woman is quite monogamous) so she cannot enjoy two men at time but man is polygamous so he can enjoy two women at time) इस समय समाजमें बहुपातित्व (Polyandry) बहुत प्रमाण पर फैला हुआ था। यह स्थिति स्थी समाजके लिए कष्टपद थी। इसीलिये एक पत्नित्वका वैवाहिक बन्धन पुरुषोपर स्त्री समाजने डाल दिया। इस प्रकारसे विवाह-बन्धन अस्तित्वमें आया जिसका मुख्य श्रेय स्त्रियोंको ही: है. परुषोंको नहीं । इसी समयसे पितृसत्ताक पद्धती ( Patriarchal system ) का आरम्भ हुआ। वाणी पैदा होनेके बाद भाषाशास्त्र की दिशामें अनुसन्धान शुरू हुए। कई लोगोंने कलाकीशल्य और कारी-गरीकी ओर अपना ध्यान आकर्षित किया। इसी समय आयुर्वेद, गायन और ज्योतिष शास्त्रोंका भी प्रादुर्भाव हुआं। कुछ दिनोंके बाद लोगोंने कपाससे कपडे बनना भी शुरू किया। इन सब विषयों में अनुसंधानभी होते रहे । इस समय मनुष्य समाज पर मिथुनराशिका अमल था। इस अमलके शुक्त शुक्तमें छिकि साथ सांसारीक जीवन विताना प्रारंभ हुआ और फल स्वरूप स्त्री पर बालबचे संभालनेकी जिम्मेदारी आ पड़ी । इस जिम्मेदारीके कारण दाम्पत्य-जीवनमें झगड़े उपस्थित होने लगे और

इस तरह प्रांपचिक जीवन दुस्सर बािझल और दुःखपूर्ण हो गया। इसका परिणाम यह हुआ कि मनुष्य संसारके प्रति विरक्त होने लगा आर सची शान्तिका मार्ग ढूंढ़ने लगा। कभा २ वंदान्त पठन मात्रस हो सची शान्ति पानेका निष्फल प्रयत्न करने लगा। जिस प्रकार कामशास्त्रमें ८४ आसन दिये हुये हें, उसी तरह योगशास्त्रमें भी ८४ आसन दिए हिं। जिसकी कियास मिथुन राशि मलीभांति परिचित है। इसी तरह श्रुंगार शास्त्र और योगशास्त्रक विषयमें भी अनुसन्धान शुक्त हो गय। इस राशिका अमल कान और गलेपर है।

प्राचीन आचारोंने इस गाहाका वर्णन इस प्रकार:—ाद्दस्वभाव दिदेह, वायुतन्त्व, मध्यान्हमें अन्धस्थिति, जलाश्रयी, सत्वगणों, अल्पप्रसव, विषमसाही, दिपद, मध्यमदेही, उष्ण, आर्द, रक्तिम, दिनकी साहा, भावात्मक (Positive) साहो, प्रवसाहों, प्रवस्तिक, पश्चिमदिशा, वश्चम्थल, मनुष्यसाही, रहनेकी जगह—अखबारका दस्तर, पोष्ट ऑफीस, टेलीग्राफ ऑफीस, बड़े २ फमेंमें क्रुकेकी जगह, संस्कृत कॉलेज, स्कृल, वेदशाला, ऑबझरव्हेटरी वेघशाला, (Observatory) आदि, इस साहोका प्रधान तत्व-खुष दिल रहना, रुचि वाच्च्य, रत्न-Beryel Aquamarine वर्ण—आर्यग्रन्थकासेकी दृष्टिसे फोका हरा आर पाइचात्य ग्रन्थकारोंकी दृष्टिसे पीला हलदी का रंग। धातु-पास; शासिरिक दृश्य-संकुचन और प्रसरण (Contraction and Expansion) मानसिक दृश्य-कभी उल्लित व कभी दृश्येत । साहोका मूल स्वमाव-कलाकार अन्वेषक (Inventor) और प्रस्क । इस साहोका अमल बाहुपर है।

इस राशिंम एकाम चित्त करनेका सामध्ये अवश्य है किन्तु इसरीरको मृदुताके कारण योगाभ्यासके कष्ट सहन करनेकी शाक्ति नहीं है। किन्तु दूसरे शास्त्रोंका अभ्यास ठीक ठीक करनेकी क्षमता होती है। प्रापंचिक जीवनमें कितने भी विविधताप हों, न तो इस राशि के लोग परमार्थ मार्गकी ओर जाते हैं और न अपना कष्ट किसी दूसरोंके बतलाते हैं। फलतः इन्हें वैराग्य प्राप्त नहीं होता आर इसीलिए योगी नहीं हो पाते। इनसे केवल वेदान्तकी चर्चा, कथा पुराण, संकीतन ही होता है। य लोग अपने गुरुपरभी विश्वास नहीं करते, अपने अनके अनुसार चलते हैं। इसी कारण परमार्थ मार्गसे विश्वत रहते हैं। साशि चक्कमें यह पहला कुटम्ब (family) है जोकि लोगोंका संरक्षण करता है। इसी लिए यह राशि संरक्षण तथा पालन करनेवाली शाशि कहलाती है। मेष राशि पुलिस है क्योंकि यह संरक्षण करती है। वृषम राशि अन्नपानी देकर जीवनकी रक्षा करती है। मिथुन व्यावहांरिक और प्रापंचिक ज्ञान देनेवाली राशि है।

कर्क (स्वामी चन्द्र Universal Mother)—राशिचक्रमें यह चौथी राशि है। यह राशि सृष्टिपर अधिकार चलानेवाली होनेके कारण जगन्माता, काली, आदिमाता, जगदम्बा, जग्जाननी, माया आदि विविध नामोंसे पहिचानी जाती है। हम यह देख चुके हैं कि मिथुन राशिमें विवाह-संस्था किस प्रकारसे अस्तित्वमें आई। विवाह संस्थाके कारण धीरे धीरे लोगोंमें यह भावना जागृत हुई कि 'यह घर मेरा है, ये बालबचे मेरे हें'। जहाँ जहाँ देश और प्रान्त ये वहाँ लोगोंको अपने देश और प्रान्तसे भी ममत्व उत्पन्न हुआ। परिणाम यह हुवा कि स्त्रियोंके मनमें अपने पतिको राजा बनानेकी उत्कट आमिलाषा उत्पन्न हुई। स्त्रियाँ बहुत ही धूर्त और राजनीतिज्ञ होनेके कारण अपने पतिको राजा बनानेमें सफल हुई और आप स्वयं राज्यका कारोभार संभालने लगीं। धीरे धीरे चातुर्वर्णाश्रम अस्तित्वमें आये। पाठ-पठन, शम, दम, तप, शौच, शान्त, क्षमा, सरलता, आत्मज्ञान, सृष्टि-ज्ञान, श्रद्धा और यह

करना आदि गुण कमोंसे जो युक्त होते थे वे ही ब्राह्मण कहलाते 🎼 श्राता. तेजस्विता, धारणाशक्ति, दक्षता, युद्धकला निपुणता, दानी और सत्ताधिकारी आदि गुणकमीते जो युक्त होते थे वे क्षत्रिय माने गये। कृषि, मवेशियोंकी देखभाल, वाणिज्य, व्यापार उद्यम आदि गुणकमोंसे यक्त लोग वैश्य कहलाये जाने लगे और जो दूसरोंकी सेवा करने योग्यः थे वे श्चद्र हुए । इस प्रकारसे चार वर्णाश्रम धर्मका निर्माण कर सामा-जिक व्यवस्था की गई। इस तरह मेषने क्षात्रिय, वृषमने वैश्य मिथुनने शद और कर्कने ब्राह्मण बनाये। अन्य देशके साथ लड्कर वे देश अपने अधिकारमें लाना तथा सारे राज्यका कारोबार संभालना आदि कार्य भी इन्होंके जिम्में सौंप दिये गये थे। इसी समय गणितज्ञास्त्र (Mathematical Science) और नौविद्या (Art of Navigation ), का प्रादुर्भाव हुआ। इस कालमें मनुष्य समाज पर कर्क राशिका अमल था। इस प्रकारसे सारे प्रपंच व संसारकी व्यवस्था देखते देखते, आपदाविपदाओंको तथा नाना प्रकारके कष्टोंको झेलते हए कई राशि जीवनेस ऊब गई और उसके मनमें वैराग्य भाव जाग्रत हुआ। परिणाम यह हुआ कि वह वनमें चली गई और वहाँ योगाभ्यासमें संलग्न हुई।

प्राचीन आचार्थोंने कर्क राशिका वर्णन इस प्रकार दिया है:— चर, जलचर, बहुप्रसव, मूकराशि, ठंड, आई, कफात्मक । रंग-नारंगी (Scarlet) या हरा, रातकी फलद्र्यता, भावात्मक (Positive) बहुपाद, मध्यान्हके समय अन्धास्थिती, मध्यमदेही, उत्तर दिशा, संत्वगुणी, कीटराशि । रहनेकी जगह-कूप, कुवा, तालाब, नदी, समुद्र तथा जमीनमें छिद्र (Hole) बनाकर रहनेवाली । वर्ण-आकाशके समान निला, अथवा जामुनके समान । प्रधानतत्व- क्षमा शान्ति । हृदयमें वास करनेवाला गुण-सहानुभूति । रतन-मास आगेटः (पन्ना) धातु-चांदी, शारीरिक लक्षण-नरम तथा मृदु, मानसिक लक्षण-कल्पना आभास। प्रधान लक्षण-भविष्यवादित्व। इस राशिका मूल स्वभाव-शक्तिमान सत्ताधिकारी।

मेरी रायमें जब यह राशि देविगुणोंसे युक्त होगी तब दूसरेंका कल्याण करनेके लिये महान त्याग करेगी और जब आसुरी गुणोंसे युक्त होती है तब अपने स्वार्थके लिए दूसरोंकी हानि करेगी। इस राशिका अमल हृद्य पर है।

इस प्रकारसे हम देखते हैं कि इस राशिमें आपदाओं, विषदाओं तथा नानाप्रकारके शारीरिक कप्टोंको सहन करने की शक्ति है। प्राणंचिक बातोंमें आसक्ति किन्तु बुद्धि स्थिर । योगाभ्यासके लिये बद्धि स्थिर चाहिये। वेदान्तके लिए अनासक्तिकी आवश्यकता होती है। इस प्रकारसे इस राशिमें योगी होनेके गुणधर्म मौजूद हैं। त्याग व परोपकार वृत्ति होनेके कारण साधुके योग्य गुणधर्म भी वर्तमान है। यही कारण है। के इस लग्नके लोग प्रापांचिक जीवन विताकर परमार्थकी ओर् जाते हैं और योग ज्ञान प्राप्तकर किसी एक स्थानमें अपना मठ बांधते हैं। तथा लोगोंको ज्ञानोपदेश देते हुए अपना जीवन व्यतीत करते हैं। किन्तु ये अपना कोई भी अधिकारी शिष्य नहीं बनाते जिसका परिणाम यह होता है कि इनके समाधिस्थ होनेके परचात् मठमें अव्यवस्था मच जाती है। ये लोग ईश्वर प्राप्तिके लिये घरबार छोड्कर जंगलमें चले जाते हैं और ईइवर ज्ञान प्राप्त कर किसी स्थानमें अपना मठ बांधकर लोगोंको ज्ञानीपदेश देते रहते हैं। अपने जीवनके अन्ततक लोगोंने दिया हुआ लाखों-करोडों पैसा इकट्रा करते हैं; इस प्रकार इनके मठमें भी बड़ा भारी प्रपंच चालू रहता है। जिसके कारण कई झगड़े उपस्थित होते रहते हैं। अन्तर केवल यहीं है कि वहाँ उनके पत्नी बालवचे नहीं होते।

इस प्रकारक दो प्रसिद्ध उदाहरण यहाँ दिए जाते हैं--पंजाबमें एक महान भगवद्भक्त तुल्सीदासजी हो गए हैं। यह सर्व विदित है कि तुल्सी-द्धासजी घरबार व पत्नी छोडकर काशीमें आये और अपनी ईश्वर भक्तिके लगनके कारण उन्होंने प्रभु श्री रामचन्द्रजीका दर्शन किया था। बादमें व लोगोंको भगवद्भिका उपदेश देते रहे। कभी कभी अपनी सिद्धिका चमत्कार भी वे लोगोंको बतलाते थे। इन चमत्कारोंको देखकर भाउक लोग तुलसीदासजीकी ओर आकर्षित इए और उनके आश्रममें फलतः लोगोंका प्रचंड मात्रामें ताँता लगा रहता था। इसका परिणाम यह हुआ कि तुलसीदासजीके ध्यान, भजन पुजन आदि नित्य कर्मीमें व्यत्यय आने लगा। कुछही दिनोंके बाद वे आश्रमकी उलझने और झगड़ोंमें फँस गये। काशीमें एक और पंथ है जिसका नाम "अवघड "। इस पंथके आद्यप्रवर्तक किनाराम बाबाजी तुरुसीदासजीके समकालीन थे; आप एकनिष्ठ रामभक्त थे । किनाराम बाबाकी निश्चल भक्तिका एक अंश यहाँ उद्धृत किया जाता है जो अल्पकालमेही किनाराम बाबाकी सर्वत्र ख्याति हो गयी। और उनके आश्रममें लोगोंकी भीड़ एकत्रित होने लगी। आश्रमभें बढ़ती हयी भीड़के कारण भोजन-शयन आदिके प्रवन्धमें बाबाजीका सारा समय बीतने लगा। अब बाबाजी भजन, पूजन, धारणा तथा समाधि आदि कुछ भी न कर पाते थे। सनते हैं की इनकी अक्तिपर त्रिलोकी नाथ प्रभु राम पूर्ण रूपसे रीझ गए थे। प्रत्यक्ष रूपमें सीता, राम, लक्ष्मण और भक्तराज हनुमान इनके आश्रममें विराजमान रहते थे। स्वयं प्रभु राम, आश्रममें अतिथियों के भोजन शयनकी च्यवस्था तथा अन्य सभी जिम्मेदारीके काम करते थे। लक्ष्मणजी बझारसे सौदा खरीद् इर ठाते थे। जगनमाता सीताजी रसोई पकानेमें व्यस्त रहती थीं और भक्तराज हनुमानजी पानी भरना तथा उकड़ी फोड़नेका काम इस्ते थे।

जब किनाराम बाबाने मगवानको कप्टमें देखा तो वे इन झंझटोंसे अलग होनेकी चेष्टा करने लगे। सायंकालका समय था, कथा, पुराण तथा मजन आदि हो रहे थे। लाखोंकी संख्यामें श्रोताओंकी मीड़ लगी थी। इसी समय बाबाजीन अपने शिष्यसे कहा— बेटा, एक बोतल श्राप्त और थोड़ा कलिया भी ले आवो। आज्ञा पातेही श्राप्तकी बोतल और कलिया उपस्थित हो गयी। किनाराम बाबाने लोगोंके देखते देखतेहि किनिया सेवन कर शराबको प्राश्न किया। अमद्र चीजोंको सेवन करते देख लोगोंके मनमें बाबाजींक विषयमें घृणा उत्पन्न हो गयी। उनके शिष्योंको छोड़कर सभी लोग वहांसे घृणाके भाव लेकर चले गए। शराबपानकी वार्ता शीवतासे चारों और फल गयी और बाबा किनाराम सर्वत्र बहिष्कृत माने जाने लगे।

गुसाई तुलसीदासजीके आश्रममें आज मंहारा था। नगरके सभी सन्त महात्माओं को नेवता दिया गया था। वाबा किनाराम समाजकी ओरसे बिहिन्कृत किए गथे थे अतएव उन्हें तुलसीदासजीने नेवता नहीं दिया था। मक्तराज हनुमानने दो मक्तों के इस व्यवहार में अन्याय देखा। मगनवान रामसे शिकायत करनेपर श्रीरामजीने दोनों मक्तों के भावों की सरसरतासे सनुमानजीको परिचित कराया। किन्तु हनुमानजीका समाधान नहीं हुवा। वे इसमें बाबा किनारामका अपमान मानते थे और इसी लिए तुलसीदासजीको दंड देना चाहते थे। हनुमानजीके आयहपर यह काम लक्ष्मणपर सोपा गया। तुलसीदासजीके आश्रमपर अतिथीयों की भीड़ लगी और सबके सब भोजनके लिए बेठे। लक्ष्मणजीके श्रापके कारण भोज्यपदार्थोंसे विष्टायुक्त दुर्गंध निकलने लगी। गुँताई तुलसीदासजी बड़े लिजत होकर असमंजसमें पड़े। ध्यान लगाकर देखनेक बाद उन्हें इस अनिष्टका कारण समझमें आगया। झट वे किनाराम बाबाकी ओर दोड़े। अनुनय बिनय करनेपर बाबाजीने कहा तुलसी हम तो अष्ट हो चुके हैं।

आपकी साग्रता एक अष्ट व्यक्ति कभी भी नहीं कर सकेगा । विरामयुक्त बचन सुनकर तुलसीदासजी बहेही दुःसीत हुए। बाबा किनारामजीने बुलसीदासजीकी असहाय तथा दुःसमय अवस्था देखी तो उनके मनमें करूणाका प्रादुर्भाव हो गया । असहाय तुलसीको बाब जीने अपने आश्र-मके भीतर जानेकी आज्ञा दी। भीतर पहुँचतेही तुलसीदासजी प्रभूरामके दर्शन पाकर कृतकृत्य हो गये। तुलसिदासजीने देखा कि भगवान्य रामचंद्रजी, सीतामाई तथा श्राता लक्ष्मणके साथ वातीलाप कर रहे हैं। एक ओर कोनमें हनुमानजी क्रोधित होकर वीरासनमें बैठे हैं।

प्रभुक दर्शन पातेही भक्तप्रवर तुलसीदासजी भगवान के चरणोंपर गिर पट्ट । चरणोंपर गिरे हुए तुलसीदासजीको भगवान ने कहा— "तुलसी तुम हनुमानजीके शरण जाओ । वे तुम्हारा काम पूरा कर देंगे "। आज्ञा पातेही तुलसीदासजी कोधित हनुमानजीके चरणोंपर जागिरे । हनुमानजीने कोधिवेशमें कहा— तुलसीदास तुम बहेही धमंडी हो; मेरे भक्तका अपमान करते हो । किनारामको नेवता न देनेसे में तुमपर अपसन्न हूँ । हनुमानजीकी ओर बढ़ही करुण भावसे भक्त तुलसीदासने देखा और कहा "प्रभो ! लोक-लज्जाके कारण मेंने बाबाजी को नेवता नहीं दिया है यदि किनारामजीको नेवता देता तो कोईभी भोजन न करेगा और समुचा भोजन व्यर्थ जायगा । प्रभो क्षमा करिये। भक्त किनाराम मेरे लिए बढ़ेही पूज्य ह" । तुलसीदासजीके व्यक्तिगत पवित्र मावोंको देखकर हनुमानजी प्रसन्न हो गए । तुलसीके पूजनेपर हनुमानजीने कहा, भंडारा होनेके पूर्व प्रसादकी एक थाली किनारामके आश्रममें पहुँचानेसे तुम्हारा भंडारा सफल हो जायगा ।

इघर लक्ष्मणजीके उ:शापसे पूर्ववत अक्रमें पवित्र सुगंध आने लगः गयी। तुलसीदासजी प्रसादकी थाली लेकर बाबाजीके आश्रममें पहुँचे, उस समय उन दोनोंमें जो संवाद हुआ वह नीचे दिया जाता हैं— किनाराम बाबाने तुलसीदासजीसे पूछा—" क्यों गुंसाईजी आप व्यरवार और पतनी छोड़कर काशीमें किसलिये आये हैं ?"

"प्रभु श्री रामचंद्रजिके दर्शनके लिये—" गुंसाईजीने उत्तर दिया। बाबाजीने कहा—"आपको तो प्रभुरामचंद्रजीके दर्शन हो गये हैं। किनारामबाबाने गुंसाईजीसे फिर पूछा—"कि आप आश्रमके झंझटोंमें फंसे रहनेपर ईश्वरका ध्यान कितने घन्टे कर पाते हैं?"

"बाबाजी, अब ध्यान, पूजन, पठन सब कुछ छूट गया है" । -गुंसाईजीने उत्तर दिया ।

"तो फिर आप अपनी पत्नीको वापिस बुलाकर यहाँ आश्रममें अफिरसे प्रपंच क्यों नहीं शुरू कर देते ११

गुंसाई जी बढ़े चतुर थे, बाबाजिके कहनेका मतलब समझ गये और उसी दिनसे आश्रमकी सारी झंझटोंसे विमुक्त हो गए। इसके बाद आपने रामायण लिखना शुरू किया तथा अन्य ग्रन्थ लिखकर अपना नाम अमर किया। (में जब १९१६-१७ में कुत्ताबाबा नामक अवघड पंची योगीके साथ काहीके सामने किलाराम नगरीमें रहा करता था नाब उपरोक्त कथा हमेशा सुना करता था।)

दूसरा उदाहरण सिद्धारूढ स्वामीका है । आप कर्नाटक प्रान्तके धारबाढ़ जिले में हुबली नामक शहर में रहा करते थे । आप बढ़े सिद्ध योगीम्बर और ज्ञानीपुरुष थे। आपने अपनी उमरके ४० साल बहाचर्यमें विताकर योगाम्यास और ईश्वर-ज्ञान प्राप्त किया था । हिन्दुस्थान में जगह जगह परिश्रमण करते हुए आप हुबली में जाकर बसे । आपके सिद्ध चमरकार देखकर बहुतसे लोग दिन प्रति दिन आने लगे। स्वामीजी उस समय लोगोंको ज्ञानोपदेश दिया करते थें । उस समय स्वामीजी

एक पेड़के नीचे रहा करते थे। न आपके श्रीर पर कोई वस्ता ही था और न तो आपके पास सोनेके लिये कोई विस्तर ही था। आपकी यह अवस्था देखकर लोगोंने आपके लिये मठ बांध दिया। बस, इसी समयसे आप मठकी इंझटों में फँस गये। लोगोंसे मिले हुए धनसे लाखों रुपये की इस्टेट बनाई और बड़े बड़े मकान बांधकर आप उनका किराया खाने लगे। धीरे घीरे मठमें बैंकके समान ब्याजका व्यवहार भी आपने शुक्त कर दिया। यह सब बातें धारवाड़के जिला कोर्टमें दर्ज हैं। लोगोंका कहना है कि इस प्रचेह सम्पत्तिके लोममें आकर किसीने आपको जहर पिला दिया। इस प्रकार आपका देहावसान होनेके पश्चात् आपके शिष्योंमें बड़े झगड़े उपस्थित हुए। बढ़े आश्चर्यकी बात है कि जिसने बचपनमें ही मातापिता और घर-बारका त्याग कर दिया। परमेश्वर प्राप्ति कर ब्रह्मचर्य-जीवन बिताया। इस प्रकार जिसने आधी उम्र व्यतीत कर दी वही आगे चलकर मठ बाँधता है और सम्पत्तिके मोहमें फँसकर योगभ्रष्ट होकर ज्ञानभ्रष्ट. हो जाता है।

इस राशिमें विशेष ध्यान देने योग्य बात यह है कि मनुष्य जितना ही आगे बदता है उतनाही वह पछि आता है। इस लग्नके लोग बड़ी बड़ी संस्थाएँ स्थापन करते हैं। परंतु ये संस्थाएँ उन व्यक्तियोंके जीते रहने तक सुव्यवस्थित चलती हैं। किन्तु उनके देहावसानके पश्चात् बरबाद हो जाती हैं। स्वर्भीय महामना पंडित मदनमोहन मालवीयजी और बाबू अरविन्द घोष ये दो ही महापुरुष ऐसे हैं कि इस बातके अपवाद हैं। पंडित मालवीयजीका कर्क लग्न है। आपने बनारस हिन्दु युनिवर्सिटी प्रस्थापित कर अपना नाम अजरामर किया है। आपने लोगोंसे जो कल समयः समय पर घन इक्टा किया है वह सब हिन्दु युनिवर्सिटीकी उन्नतिके लिए। आपका आचरण योगीके समान था। दूसरा उदाहरण बाबू अरिवन्द घोषका है। आपने बचपनसे ही उच्च शिक्षा प्राप्त करनेके हिए इंग्लैंडमें वास किया था और अन्तमें आपने ऑक्सफोर्ड युनिवर्सिटीकी अत्युच डिप्री (M. A.) प्राप्तकी। वहाँसे छोटकर आप अपने देशमें आये और बड़ौदा स्टेटमें कुछ दिनों तक नौकरी की। इसके बाद आप कलकत्ता आये और 'कर्मयोगी' नामक पत्र ग्रुक्त किया। बादमें माणिकत्ला बमकेसके सिलसिलेमें आप पर मुकदमा चला परन्तु निर्दोष छूट गये। इसके पश्चात् आप पाँडिचिरीमें आये और वहाँ एक गिरीगटहरमें योगाम्यास करते रहे। वहाँ उन्होंने 'वेदान्त आये' नामक एक मासिक पत्रिका अग्रेजी भाषामें शुक्की। भगवद्गीतामें १० वे अध्यायमें श्रीकृष्ण मगवान्ते कहा है—" यद्यदिभूति मत्सत्वश्रीमद्राजितमें ववा। तत्तदेवावगच्छत्वं मम तेजोंशसंभवम्।" ( अर्थात् जो जोभी विभृतियुक्त अर्थात् ऐश्वर्ययुक्त एवं कान्तियुक्त और शक्तियुक्त वस्तु है , उसको तू मेरे तेजके अंशसे ही उत्यन्न हुई जान ) आपको यह पूर्णतः लागू होता है।

सिंह (स्वामी रवि Universal father)—राशिचकमें यह पांचवी राशि है। जिस प्रकारसे वनमें सिंह पशुओंका राजा है उसी प्रकार मनुष्योंमें सिंह राशि राजा है। कर्क गाशिन सिंहको राजा बनाया और आप स्वयं रानी बन बेठी। इस प्रकार दोनोंन मिलकर राज्य का कारोबार देखना शुरू कर दिया। बादमें मंत्रिमंडल नियुक्त किया गया। पहले फौजी विभाग (Military Department) खोल गया और बादमें पुलीस विभाग। लोग सुख शान्तिपूर्वक अपने अपने व्यवहार करते थे और रात्रिको सुखसे नींद लेते थे। इस समय मानव समाज पर सिंहराशिका अमल था। इस राशिका अमल कुक्षि और उदरपर है।

प्राचीन आचार्योंने इस राशिका वर्णन इस प्रकार किया है-स्थिर, निर्जल, भूमितलस्थ, अल्पप्रसव, चतुष्पाद, उष्म, रुक्ष, अतितेज दिनकी अधिकारी, वन्ध्या, रंग हरा या लाल, Positive राशि, विषम राशि, दीर्घदेडी, पुरुषराशि, पुरुषतत्व, पूर्व दिशा रजोगुणी, पशुराशि । रहनेकी जगह-यने जंगल और बढ़ी कंदगएं और ऊँचे महल, अभितत्व। पिंड प्रकृतिका तत्व-तेज। हृद्यका तत्व-विश्वास. रत्न-मिण और हीरा, रंग-संत्रेके समान, धातु-सुवर्ण, राशिका भधान गुण-राजा या प्रेसिडेन्ट । शारिरिक हृश्य-अपना तेज प्रकट करना । मानसिक हर्य—धारणा शक्ति (Retentive Power) मूलस्वभाव-मिलनसार वृत्ति इस लग्नके लोग शारीरिक कप्टसे दूर रहना चाहते हैं। मजेसे साना पीना और सोना इसीमें अपने जीवनकी इति-कर्तव्यता है ऐसी इनकी धारणा होती है। ये लोग पूर्व जनममें किये हुए पुण्य कर्मोंका फल चलते हैं। प्राथमिक जीवनमें जब आपदाओं और विपदाओंका सामना करना पड़ता है तो ये परिस्थितीसे दो हाथ करही लेते हैं। संसार त्याग कर भाग चलनेके लिये तैयार नहीं होते। यही कारण है कि ये लोग योगी नहीं हो पाते बल्कि राष्ट्राधिपतिके योग्य होते हैं। पंडित जवाहरलाल नेहरू सिंह लग्नके होनेके कारण दो बार राष्ट्राधिपती हो चुके हैं।

कन्या—राशिचकमें कन्या राशि छठवीं है। सिंह राशि पति है, कर्क पत्नी और कन्या इनको छड़की है। इस प्रकार हम देखते हैं कि राशिचकमें यह दूसरा परिवार (Family) है और इसे राजकीय कुटुम्ब कहते हैं। हम यह देख चुके हैं कि सिंह राशिमें राज्यकी प्रस्थापना हुई और उस समय कुछ विभाग (Department) भी खोछे गयें थे। इसके पश्चात पब्छिकवर्षस् डिपार्टमेंट, सेकेटरिएट, जंगल विभाग, ज्योतिष तथा दर्शन, शास्त्र, लन्ड रेवेन्यू कोड, विज्ञान,

किमिस्ट्री, फिजिनस और सर्वे विभागका प्रादुर्भाव हुआ। इस राशिंम सिव्हिल लॉ अस्तित्वमें आया। व्यापारकी उन्नती हुई, लेनदेनके लिये मुद्राका प्रचार हुआ, जमीनोंकी खरेदी और विक्रीके व्यवहार भी शुरु हुए और वह व्यवहार राजिस्टर कराने के लिये राजिस्ट्रेशन कोर्ट भी खोले गये। इसी समयसे व्यापार और जमीनकी लेनदेनमें लोगोंमें झगड़े होने लगे। इसी समय समाजकी व्यवस्था सुचारू रूपसे चलनके लिए कुछ सामाजिक वंधन समाजपर डाले गये। इस राशिका अमल कमरपर है।

इस गिशामें एक बढ़ा ही विचित्र गुण धर्म होता है। इस लग्नके लोग या तो कई विवाह करते हैं, या आजन्म अविवाहित रहन। पसन्द करते हैं या तो व्यमिचारी होते हैं या नैष्टिक ब्रह्मचर्य जीवन बिताते हैं। ये वेदान्तके विषयमें केवल बकवास ही करना जानते हैं दूसरों पर विश्वास रखनेकी इच्छा नहीं होती, चिकित्सा बुर्खि अधिक होती है। नास्तिक होते हुए भी बहुत ढकोसले करते हैं। यही इस राशिका प्रकृति स्वभाव है। इस समय मानव समाज पर कन्या राशिका अमल था। इस राशिका प्राचीन आचार्योंने जो वर्णन दिया है वह इस प्रकारका है।

द्विस्वभाव, ठंड उदासीन, वन्ध्या, रात्रिकी अधिकारी, रंग नीला काला अभावात्मक ( Negetive ) राशि पृथ्वीतत्व, जलाश्रयी द्विपाद अल्पप्रसवा, समराशि, दीर्घदेही; स्त्रीराशि, स्त्रीत्व, दक्षिण दिशा, मध्यान्हक समय अन्धस्थिति, तामसी स्वभाव मनुष्यराशि। रहनेकी जगह—जंगल, स्त्रियोंके साथ कीढ़ा करनेका स्थान, प्रकृतिका मूल तत्व—शुद्धता, इदयका मूल स्वभाव-कर्तव्य, रंग—पीला, ज्यास्पर हायसिंथ धातु—पारा, इस राशिका प्रधान गुण—कारीगर या सभालोचक, शारिरिक दृश्य—शरीरकी देखभाल करना, मानसिक दृश्य-विवेक राशिका मूल स्वभाव—बहुत विचार करना ।

इस लग्नके लोग शारीरिक सुलको अधिक महत्व देते हैं व शारि-रिक कष्ट नहीं उठाना चाहते। आपदाओं विषदाओं से संतरत होकर भागना चाहते हैं। कहीं भी घूमना, खाना, पीना और सोना यही इनका जीवनक्रम रहता है। न तो प्रपंचमें ही इनका दिल लगता है न परमार्थ में ही, इसी लिए इन्हें वैराग्य प्राप्त नहीं होता। वेदान्त पर चर्चा बहुत अच्छी तरहसे करते हैं, ईश्वरकी उपासनामें भी ये दिलचस्पी लेते हैं, फिर भी ये योगी नहीं हो पाते। इनका मन ज्योतिष, उपासना तथा वेदान्तमें अधिक रमता है।

इनका स्वभाव बड़ाही अविस्वासी होता है। कारण ये बड़ेही चिकित्सक होते हैं।

तुला (स्वामी-शुक्र)—राशि चक्रमें यह सातवाँ राशि है। इस राशिका बस्तीपर अमल होता है। हम यह देख चुके हैं कि कन्या राशिमें व्यापारकी उन्नाति हुई और लेनदेनके व्यवहार भी बढ़ने लगे थे। इन व्यवहारों में झगड़े उपास्थित होने लगे थे। जिसका फैसला करनेके लिये अदालतें अस्तित्वमें आई। चीरे चीरे लोगोंने कायदे व कानून सीखना शुक्त किया, विश्वविद्यालयोंका निर्माण हुआ, व्यापारमें उन्नति। होने लगी।

कायदा व कानून बनाकर स्त्री-पुरुषके सम्बंध हढ किय गये। उसी तरह वैवाहिक बन्धन भी पक्षा किया गया। इस साशिष स्त्री-शिक्षा (Women Education) का प्रारंम हुवा। इस समय शिक्षाके दो प्रकार अस्तित्वमें थे। पहला राजकीय और दुसरा वेदान्त, काव्य आदिसे सम्बन्धित। पहले प्रकारके उदाहरण निचे दिये हुए हैं - छत्रपति

श्री शिवाजी महाराजकी राजमाता देवी जिजाबाई, पत्नी सईवाई, संभाजी महाराजकी पत्नी येसुबाई, तंजावरकी महारानी दीपाबाई, महारानी ताराबाई (Founder of The Kolhapur State) झांसीकी रानी टक्ष्मीबाई, देवी अहिल्याबाई होलकर, उमाबाई दाभाड, कनीटक की वीर-विनता कित्तुर चलमा, सावित्रिबाई थानेदारिन, बंगालकी रानी भवानी, मेवाडकी महारानी कर्णावती, महारानी दुर्गावती, रानी कुरम-देवी, देवलदेवी, जवाहरदेवी, ऋग्वेदमें विश्वलाखेल नामकी स्त्री, विदुला आदि इन सब स्त्रियोंने राज्य शासन किया है। ये नारिया युद्ध कला निपुण थीं। सुलमा, मेलेबी, गार्गी आदि स्त्रियां वेदान्तमें प्रवीण थीं। महानुभाव-पंथीय महदांबिका, कमलांबा हिराम्बा, कल्याणदेवी, सीतादेवी आदि स्त्रियोंकी गणना कवियित्रियोंमें थी। उसी तरह दरमंगाकी महारानी लक्ष्मीदेवी बड़ी भारी पंडिता थी। इन्होंने एक स्पृति ग्रंथ लिसा है। ये सब दूसरे प्रकारकी शिक्षाके उदाहरण हैं। इस समय मानव समाजपर तुला राशिका अमल था। प्राचीन आचार्योंने इस राशिका वर्णन इस प्रकार दिया है:—

चर, उष्ण आर्द्र, आरक्त, साम्पातिक, मनुष्यराशि, दिनकी, रंग काला, (Fast blue) भावात्मक (Positive) राशि, वायुतत्व, दिपाद, निर्जेल भूमितलस्य साधारण प्रसव, वक्तृत्वकारक, विषमराशिक्ष मध्यान्हके पूर्वमें बिश्वरिश्चित, द्विवेदही पुरुष राशि, पुरुषतत्व, पश्चिम दिशा, रजोगुणी पक्षिराशि। रहनेका स्थान—बढ़ेबढ़े बाजारोंमें, वर्ण—नीला। रत्न—हिरा और ओपल। जातु—तांबा, राशिका प्रधान तत्व—सौंदर्य। आत्माका प्रधान तत्व—मिलनसार वृत्ति, शारिरीक दृश्य—समता, मानसीक दृश्य—समतोल वृत्ति (Balanced) राशिका प्रधान गुणधर्म—राजनितीन्न, मेरी रायमें—न्याय देना, इस राशिका अमल त्रिकास्थिपर है।

इस राशिमें शारिरिक तपश्चर्या करनेक योग्य गुणधर्म वर्तमान नहीं हैं। वेदान्त और योगाभ्यासमें गुरुके उपदेशोंपर विश्वास रखने की आवश्यकता होती हैं। परन्तु इस राशिमें स्वयं विचार करनेका तथा वाद-विवाद करनेका स्वभाव होनेके कारण इस लग्नके लेग गुरूकी बातों पर विश्वास रखनेके लिये तयार नहीं होते। "तपस्य फलभिच्छन्ति, तपनेच्छन्ति मानव" अर्थात् बिना तपश्चर्याके लोग मोक्ष प्राप्त करना चाहते हैं, इसलिये य योगी नहीं हो पाते, हां वेदान्तपर प्रवच्चन देनेमें जरूर निष्णांत होते हैं। यदि सोभाग्यसे इन्हें कोई गुरु मिल जाय तो ये राजयोगी हो जाते हैं। यह राशि कुटुंबपित है एवं राशि च्चमें यह तीसरा कुटुम्ब है।

इस लग्न में स्वर्गीय पू॰ महात्माजी और बङ्गालके सुप्रसिद्ध भगवान विनाई उर्फ गौरांग प्रमु पैदा हुए थे। फिर महात्माजी शान्ति त्याग और अहिंसाके लिये आमरणांत भरसक प्रयत्न करते रहे तथा उपोषण इंदारा अपने शरीरको बहुत कष्ट देते थे। किन्तु वे योगी नहीं थे।

वृश्चिक—(स्वामी मंगल) राशिचक्रमें वृश्चिक आठवी राशि है। इस राशिमें युद्ध करना तथा दूसरों पर अमल करना आदि गुणधर्म पाये जाते हैं। इस समय रसायनशास्त्रमें प्रगति हुई, शारिरीक शास्त्र (Anatomy) व कुछ अन्य शास्त्रोंका प्राहुर्भाव हुआ। ओषधिवित्तान (medical science) में अनुसन्धान होने लगे थे और इन्जेक्शनका आविष्कार किया गया था। अब मानव समाज प्रगतिके पथ पर एक एक कदम आगे बढ़ने लगा था। पति (तुटा राशि) का संसार करते करते वृश्चिक राशि ऊव गई, कई आपदाओं और विपदा-आंका सामना किया, विविध कष्ट सहन किये, किन्तु उसे शान्ति-लाम न हुआ। इसमें हृदयमें वराग्य भाव जागृत हुए और वह जंगलमें जा

बसी । इस समय मानव समाज पर वृश्चिक राशिका अमल था । इस राशिका अमल गुद्द और लिंगपर है ।

इस राशिका वर्णन प्राचीन आचार्योंने इस प्रकार किया है—स्थिर-ठंड, रात्रिकी राशि, कफात्मक, रंग — पीला, विषकी राशि, Negetive जलतत्व, जलचर, (मेरी रायमें निर्जल मूमितलस्थ), बहुप्रसव
मूकराशि, समराशि, दोपहरेक पहले बिधर, दीर्घदेही स्त्रीराशि, स्त्रीत्व,
उत्तरदिशा तामसी, किटराशि, निवास स्थान-पत्थरके नीचे, घरके कोनेमें,
वर्ण-काला और हरा मिश्रित, राशिका प्रधान गुणधर्म-न्याय, हृदयकाः
तत्व-सत्ता, रत्न-टोपाझ मेलाचिट, धातु-फौलाद, शारीरिक दृश्यकोधमें जलना (To burn with fury) मानसिक दृश्य-निश्चय,
निग्रह, राशिका प्रधान लक्षण-इन्स्पेक्टर और गव्हर्नर, राशिका मूलः
स्वभाव—कष्ट सहन करना हठ और निग्रह।

इस प्रकार हम देखते हैं कि इस राशिक मूल स्वभाव कष्ट उठाना है। शान्ति प्राप्त करने के लिये यह राशि जंगलमें जाकर हठ-योगका अभ्यास करती हैं। हठयोगके अभ्याससे आत्मज्ञान प्राप्त नहीं होता। इस राशिक लोग आसन, प्राणायाम, मुद्रा, धौती आदि शारिक व्यायाम कर कुंडलिनीको जगाते हैं। किन्तु इससे इन्हें आत्मज्ञान नहीं मिलता। भगवदगीतामें ठीक ही कहा गया हैं—'मनु- व्याणांसहस्रेष्ठः कश्चियति सिद्धये। यतत्तां मि सिद्धानां कश्चिन्मांवेति तत्त्वतः॥ अर्थात हजारों लोग परमार्थ मार्गका अवलंब करते हैं किन्तु उनमेंसे विरला ही सिद्ध पुरुष होता है, ऐसे हजारों सिद्ध पुरुषोंने कोई ही पुरुष मुझे जान पाता है।

उपरोक्त विवेचनसे एक बात सुस्पष्ट होती है कि कुण्डलिनीको जगाने ( उर्ध्वगाति देकर ) एवं बम्हरन्धमें उसे स्थिर करनेके बाद हैं। चोगी आत्मज्ञान प्राप्त करनेके योग्य होता ह। इस राशिके योगी बढ़ाती, जटा बढ़ाते हैं, शरीरपर भस्म लगाते हैं और ध्यान लगाकर बैठते हैं किन्तु ये आत्मज्ञान पानेके पात्र नहीं होते।

धनु—राशि (स्वामी गुरु) राशिचक्रमें यह नववीं राशि है। मानव समाज शनै: शनै: सब शाखोंमें प्रगति प्राप्त करते चला और Ph.D. D. Litt, D. Sc, L.L.D, M.D, D. S ऐसी विशेष योग्यताएं भी उसने प्राप्त कीं। इस राशिमें ज्ञानकी परिणत अवस्थाकी मनुष्य प्राप्त होता है। वृश्चिकमें हठयोग कर मानवप्राणी थक जाते हैं किन्तु कई जन्मके उपरांत ही उन्हें सचा ज्ञान प्राप्त होता है। "बहुनां जन्मना मन्ते ज्ञान वानमां पपयते" वेदान्तके ज्ञानार्जनसे ही सचा ज्ञान प्राप्त होता है; इंडियोगसे नहीं। जब मानवप्राणीको हठयोग करके ज्ञान प्राप्त नहीं इंडियोगसे नहीं। जब मानवप्राणीको हठयोग करके ज्ञान प्राप्त नहीं अध्यान करके ज्ञान प्राप्त नहीं श्राचीन कालमें जब शास्त्रोंका अध्ययन कर लोग शास्त्रपारंगत होते थे तब उन्हें आचार्य, न्यायतीर्थ, तर्करत्न, पंचानन आदि उपाधियाँ दी जाती व्या । यह राशि जंघापर अमल करती है।

इस राशिका वर्णन प्राचीन आचार्यीन इस प्रकारसे किया है—
दिस्वभाव, दिपाद, निर्जलभूमितलुस्य, अग्नितत्व, उ॰ण, रुक्ष, दिनकी
राशि, रंग—हरा और लाल मिश्रित Positive, वन्ध्य (Barren)
दिशरीरी, विषमराशि, पुरुषराशि, पुरुषतत्व, दोपहरके बाद बिधरावस्था,
राशिकी संघी (Joint) में पंगु, मध्यमदेही पूर्वदिशा, सत्वगुणि,
निवासस्थान—अश्व, गज, रथशाला, प्रधानतत्व—ज्ञान, हृदयका
गुणधर्म—कानून और आझादी। रत्न—कारबंकल टर्काइज, रंग-सफेद
या नीला। धातू-टीन। शारिरिक दश्य-भटकना। मानसिक दश्यनवनवोन्मेषशाली। प्रधान लक्षण-साधु या गव्हर्नर जनरल, राशिका
मुल स्वमाव-ज्ञान और पशुवृत्ति।

हम देखते हैं कि वृश्चिक राशिमें हजारों मनुष्योंमें कोई ही मनुष्य परमेश्वर प्राप्तिके लिए यत्न करता है और उन यत्न करनेवाले योगियोंमें भी कोई ही पुरुष परमेश्वरके यथार्थ मर्मको जान पाता है। ऐसे लोग जो परमेश्वर प्राप्तिके लिये यतन करत हैं, सिद्धि प्राप्त करनेके बाद भी कनक कामिनीकी वासना न मिटनेके कारण पुन: प्रापंचिक उठझनोंमें उठझ जाते हैं जिसका नतीजा यह होता है कि वे योग भ्रष्ट होते हैं। इस तरह योगभ्रष्ट हुए पुरुष शुद्ध आचरण वाले श्रीमान पुरुषोंके चरमें जन्म हेते हैं "शुचिनां श्रीमंता गेहे योग श्रष्टोऽभिजायते"। इसहा अर्थ यह होता है कि योगभ्रष्ट होनेके बाद उनके मनमें स्त्रीभोगकी लालसा अवृत रह जाती है और उसे पूर्ण करनेके लिये वे ऐसे घरमें जनम छेते हैं। फिर बाल्यकालसे ही स्त्रियों के साथ पराके समान (He goat, Male, dog, a bull not Castrated) करते हैं। पशुओंकासा कामी होकर अनेक स्त्रियोंके पीछे लगते हैं, इस जन्ममें इतना ही कार्य करते हैं और अन्तमें देहावसान होने के बाट फिरसे नया जनम प्राप्त करते हैं। अनेक जनमजनमांतरसे जान प्राप्तिके प्रयत्न करते करते थकते हैं; फिर भी उनके हृदयमें ज्ञान प्राप्ति की अभिलापा प्रज्वालित ही रहती है। इसी कारण वे अन्तम जनमजात (Born) ज्ञानी होते हैं। इस प्रकारसे हम देखते हैं कि इस राशिमें दोनों भी गुणधर्म (ज्ञान और पशुवृत्ती) विद्यमान हैं। इस राशिका पिंड स्वभाव जन्मजात होता है; कष्ट साध्य नहीं। (Born not made)

तुला राशि पती, वृश्चिक पत्नी और घनु पुत्र है। इसीलिये तुलाराशि और वृश्चिक राशिके गुणधर्म घनु राशिमें उतर गये हैं। विश्व ब्हुटुम्बमें यह तीसरा कुटुम्ब है और यह कुटुम्ब पारमार्थिक होता है। मकरराशि (स्वामी शिन )—राशिचक्रमें यह दसवी राशि है। कई और सिंह इन दो राशियोंने राज्यकी प्रस्थापना की; तो मकर राशिमें साम्राज्य विस्तारकी लालसा उत्पन्न हुई और उसने साम्राज्य बढ़ाना आरंभ किया। पाइचात्य लेखक W. C. Taylor ने अपने Ancient History of Greece नामक ग्रंथमें इस विषय पर बहुत कुछ लिखा है। प्राचीन कालमें हिन्दू लोग सारे संसारमें बसे हुए थे एक भी ऐसा प्रदेश बाकी न था जहां थे लोग न बसे हुए हों। फिर यह बढ़े अचरजकी बात है कि यदि इन्हें जलयान (Ship) मालूक न था, तो ये लोग समुद्रमार्गसे दूसरे देशोंको किस प्रकारसे गये!

मानव-समाज़के कल्याणके लिये बड़ी बड़ी संस्थाएँ अस्तित्वों आई, धर्ममें पंथ निर्माण हुए लेकीन ये कलहेक कारण हुए। कर्मकांडः प्रचारमें आया। ज्ञानका मार्ग अवरुद्ध हुआ। इसी समय एक ऐसे महा-पुरुषने जन्म लिया कि जिसने पुनः कर्मयोगका प्रचार किया। Elinor Kirk अपने ग्रंथमें लिसते हैं—" Best benefactor of the world come From this sign " विदेशसे व्यापा- रिक सम्बंध बढ़ने लगे यहाँ तक कि परराष्ट्र मंत्रि (Foreign Minister) का ऑफीस खोला गया। राज्यमें बहुतसे सुधार किये गये। इस समय मानव समाज पर मकर राशिका प्रभाव था।

प्राचीन आचार्योंने इस राशिका स्वरूप वर्णन इस प्रकारकः।
किया है:-चर, ठंड, रूक्ष, रात्रिकी राशि, उदासीन, रंग-काला याः
पिला, अभावात्मक (Negative) जलराशि, चतुष्पाद, जल चर,
साधारण प्रसवराशि, समराशि, स्त्रीराशि, स्त्रीतत्व मध्यान्हके बाद बधिर
राशि की सान्धिमें पंगु, मध्यम देही, दक्षिण दिशा-जानु पर अमल करती
है, तामसी, पशुराशि, (मेरी रायमें यह कीटराशि है। पाश्चात्यक

ज्योतिषी इसे भूमिराशि मानते हैं। आर्य ज्योतिषशास्त्रमें इसे जलराशि माना गया है। मुझे यही ठीक जँचता है; पाइचात्य मतसे में सहमत नहीं हूँ। उसी तरहसे पाइचात्य ज्योतिषशास्त्रकारोंने वृश्चिक राशिको जलराशि कहा है जोकि मेरी रायमें भूमिराशि है) निवासस्थान-नदी और समुद्र, इस राशिका प्रधान तत्व — श्रद्धा, हृदयका गुणधर्म He wants Fineness in every thing (अर्थात वह हर एक चीजमें सुधारना चाहता है) रत्न-आइंक्स मूनस्टोन, रंग-हरा, धातु-शीसा, शारीरिक हृश्य-स्पूर्तिपद, मानसिक हृश्य-एकाप्रचित्तवृति, राशि का प्रधान लक्षण-परराष्ट्रीय वकील, राशिका मूल स्वभाव-हरएक कार्यमें अग्रस्थान प्राप्त करना।

इस प्रकारसे हम देखते हैं कि इस राशिमें लोग किसी भी बात पर विश्वास नहीं रखना चाहते। इनके खानेके दांत अलग होते हैं और दिखलानेके अलग। सुखासीन वृत्ति होनेके कारण विपात्तियाँ आने पर घरमें बैठे बैठे आंसू ढालते हैं। घर छोड़कर मागनेकी इच्छा नहीं होती बाल्क आत्महत्याके विचार मनमें आते हैं। यही कारण है कि इस राशिमें वैराग्य प्राप्त नहीं होता। ये लोग अति अहंकारी होते हैं; खुदको महापंडित समझते हैं। इसी कारण ये योगी नहीं हो पाते और परमेश्वर प्राप्तिका मार्ग पानेमें असफल रहते हैं। ये बहुत ही लोभी और स्वार्थी होते हैं। यह चार्चिल तथा दुर्योधनके से स्वभाव वाले होते हैं। हाँ, यदि इनमें देवी गुणधर्म आ जाय तो आधिमौतिक दृष्टिसे संसारका कल्याण करते हैं अन्यथा दुनियाका नाश करते हैं। ये लोग बहुतसी सिद्धियाँ प्राप्त कर लेते और चमत्कार बतलाते, फिर पैसा धन इकटा करते हैं। आत्मज्ञानसे वंचित रहते हैं।

कुंभ (स्वामी शनि)—राशिचकमें यह ग्यारहवीं राशि है। महरराशिक अन्ततक संसारमें सारे क्षेत्रमें उन्नति हो चुकी थी। इस सभी प्रकारके ज्ञान लोग प्राप्त कर चुके थे। वृश्चिक राशिमें हठयोग और योगबलसे सिद्धि, धनुराशिमें ज्ञान, मकरमें कर्मयोग, इन सबका संयोग राजयोगमें होता है। इस राशिमें यही राजयोग मोगना पड़ता है। अन्तमें लोभ व मोहके वशीभूत होकर फिरसे जन्म लेते हैं और सारा ज्ञान को बैठते हैं एवं स्वार्थमय होकर अज्ञानियोंकी तरह बर्ताव करते हैं। मेरी रायमें यह निष्क्रिय जड़ व उदासीन राशि है। इस समय मानव समाज पर कुंम राशिका प्रभाव था।

प्राचीन आचार्योंने इस राशिका वर्णन इस प्रकार किया है—
स्थिर, उष्ण, आर्द, दिनकी राशि, रंग—अस्मानी (sky-blue)
भावात्मक (positive) दिपाद, वायुतत्व, जलाश्रयी साधारण प्रसव
राशि, विषमराशि, व्हस्वदेही, पुरुषराशि, पुरुषतत्त्व, पिंडलियाँ तामसी,
वक्तृत्त्वशाली, मनुष्यराशि, रहने की जगह—जलके समीप, राशिका
प्रधानतत्व—सत्य, हृद्यका गुणधर्म-अनुसन्धान करना। रत्न-नील
और ओपल। रंग-काला, लाल। धातु-अल्युमिनियम, शारीरिक ह्रयतल्लीन होना, मानसिक ह्रय-नवीन चीजोंका अन्वषण करना, इस
राशिका प्रधान लक्षण-शास्त्रज्ञ, राशिका मूल स्वभाव-मानव्यता
( Humanity.)!

हम देखते हैं कि यह राशि अपनेको स्वयंपूर्ण और ज्ञानी सम-झती है व दूसरों पर विश्वास रखना नहीं चाहती। शारीरिक परिश्रमोंस दूर भागती है। ये लोग वाद्विवाद करने वाले (Argumentative) होनेके कारण योगी नहीं हो पाते। विज्ञान केमिस्ट्री और फिजिक्स इन शास्त्रोंमें ये लोग बहुत ही कम पाये जाते हैं—

मीन (स्वामी गुरू)-सृष्टिका नियम ही ऐसा है कि शान्तिके बाद कान्ति और निष्क्रियताके बाद सिक्रयताका परिवर्तन हुआ करता है।

इसी तरह इस राशिमें पुनः जोरोंसे अन्वेषण होने लगे। मानव प्राणी पंचमहाभुतांपर विजय प्राप्त करनेके लिये भरसक प्रयत्न करने लगे। चीरे घीरे रेडियो, हवाई जहाज, मोटर, रेल्वे, तारायंत्र, चित्रपट आदि आविष्कारोंका प्रादुर्भाव हुआ । इसी तरह मानव-जातिने बम, ॲटमबम, तोफ, टामीगन, बेनगन, स्टेनगन, मॉस्टर्स, लढाऊ जहाज, लढाऊ नौयान आदि बढे बढे संहार शस्त्र अस्त्रोंका आविष्कार किया। इस राशिमें प्रलयक गुणधर्म वर्तमान होनेक कारण स्वाभाविक ही पुरानी सुष्टिका विसर्जन कर नई सृष्टि निर्माण करने की मानवी प्रवृत्ति अन्तर्हित है। इस राशिका एक और विशेष गुणधर्म ऐसा है कि जिस द्शाम पहले मानव समाज था, उसी दिशामें मानव समाजको है जाने (Back to Nature) का प्रयत्न करती हैं। हम देखते हैं कि आधुनिक युगमें नम्रवाद ( Nadism ) का काफी बोलवाला हो रहा है। इस प्रकारसे यह राशि संसारको प्रलयावस्थाकी ओर ले जा रही है। एक अंग्रेजी ग्रन्थकार-सर जान वृह्गप्फ (Sir John Woodrroff) कलकत्ता हायकोर्टके भूतपूर्व न्यायाधीश, अपने 'Is India Civilized ?" नामक अन्थमं लिखते हें—'Civilization and barbarism are going hand by hand' इस प्रजयावस्थापर मीन राशिका प्रभाव है। हालमें मानव समाज पर इस राशीका अबल चल रहा है। और सन २१०० साल तक अमल रहेगा।

प्राचीन प्रन्थोंमें इस राशिका वर्णन इस प्रकारसे किया है— द्विस्वभाव, ठंड, फलप्रद, कफात्मक, रात्रिकी राशि, अभावात्मक (Negative) जलतत्व बहुप्रसव, मध्यमदेही, उत्तरिद्शा, पर पर अमेल करती है।समराशि, स्त्रीराशि; स्त्रीत्व कीटराशि, सत्वगुणी, निवास स्थान-जला-शय समुद्र या नदी, मूक्सशि, दिशरीरी।इस राशिका प्रधान तत्त्व-प्रेव। हदयका तत्त्व-एकता (Unity), रत्न-किसोलाईट और मूनस्टोन, रंग- पिका सफेद, घातु—अल्युमिनम् शारीरिक दृश्य—आर्द्रता, मानसिक दृश्य—अन्तर्ज्ञान, मूळ स्वभाव—पारमार्थिक, राशिका मुख्य तत्त्व— पारमार्थिक विचारोमें निरत ।

हम देखते हैं कि इस राशिक टमके लोगोंका स्वभाव सागरके समान होता है—बाहरसे सागरकी लहरोंसा चळल किन्तु भीतरसे सागरके समान शान्त गंभीर व स्थिर होता है। ये विश्वासके योग्य, भिक्तमान और गुरुपर श्रद्धा रखनेवाले होते हैं। इस राशिमें दो प्रकारके लोग पाये जाते हैं—एक आजन्म अविवाहित अर्थात विषयसुखोंका पूर्णतः त्याग करनेवाले और दूसरे व्यसनाधीन। यह राशि हरएक चीजका लय करनेवाली राशि है। दूसरा गुणवर्म ऐसा है कि इस राशिक लोग जिस किसी भी विषयमें अपना ध्यान देते हैं उसमें शारिक आसक्ति छोड़कर तन्मय हो जाते हैं। यही कारण है कि ये योगी, संन्यासी, भिक्तयोगी होते हैं और विदेही स्थिति प्राप्त कर लेते हैं। इस राशिमें अनासक्ति—योग होने के कारण काव्य, गायन, योग आदि बातोंमें जिसमें अन्त:स्पूर्तिसे काम लिया जाता है, ये लोग पारंगत होते हैं।

कुंभ पति हैं, मकर पत्नी हैं और मीन लड़की है। इस प्रकारसे राशि चकमें यह चौथा कुटंब है। इस राशिचकके चारों कुटुम्बोंसे

जिसको बारह राशियोंपर वेदान्त दृष्टिसे अधिक देखने की अभिलापा है उन्हें नीचे दिये हुए प्रंथोंपर विशेष ध्यान देना चाहिए यह विश्वित है।

<sup>1</sup> The Esoteric Astrology by Alon Leo 2 The Elementary of Esoteric Astrology by A. F. Thierens Ph.D.

<sup>3</sup> The Esoteric Astrology by Alvidas. 4 Secret Doctrins by Madam Blavatasky. 5 The Pathway of the Sole by Hanery J. Van Stone.

विश्वका नाटक खेळा जा रहा है। इस परिच्छेद्में की गई चर्चाके अवलोकनसे पाठकोंको यह दिखलाई देगा कि केवल चार राशियाँ—कर्क, वृश्चिक, घनु एवं मीन, वेदान्त, योगमार्ग, भक्तिमार्ग तथा मोक्ष-मार्गक योग्य हैं होष नहीं।

## राशि अथवा भावके दृश्य

मेष—एक बहुत बड़ा शुभ्र उजले वर्णका, छोटे शिंग वाला, मोटे कैंघेका, जिसकी आँसे लाल लाल हैं। जिसकी ऐट मनको लुमानेवाली हैं। किसी पर्वतके ऊंचे शिखर पर सूर्याभिमुख होकर अभिमानके साथ द्धिनियाकी ओर देख रहा है परंतु उसकी ओर कोई नहीं देखता।

वृषभ—एक बहुत पुराना; कमसे क्षम पांच हजार वर्षका, आति प्राचीन वटवृक्ष नदीके तट पर खड़ा है। उसकी छायामें एक बाघ तथा गाय, एक इसरेके सामने बैठकर आनंदसे विश्राम कर रहे हैं।

मिथुन - हर घंटेमें रंग बद्दलनेवाला गिरगिट!

कर्क—दो मुख तथा सात हाथ वाला एक मनुष्य खड़ा है। हँसते हुए एक मुँहसे कुछ सा रहा है और दूसरा मुँह कोथमें तमतमा रहा है।

सिंह—कोई सुंदर अर्थ अधिक उम्रकी स्त्री अपने छः सातः महिनेके बचेके साथ प्रेमसे खेल रही है, वह बचेको बड़ी आनंदके साथ देख रही है और बारबार उसका चुंबन लिया करती है। उस स्त्रीका पति यह सब देखता हुवा आनंदसे आराम कसी पर लेटा हुआ है।

कन्या — इसमें मुझे केवल अत्यंत तेजस्वी सूर्य दृष्टिगोचर होता है। किन्तु उसको प्रकाश नहीं। त्ल — किसी धर्मशाला ( मुशाफिर कानेमें ) के बीच बहुतसे आदमी इकट्टे होकर बिना किसी कारणके धूमधाम मचा रहे हैं। ये सक लोग रेल गाड़ीमें बैठकर बहुत लंबी सफरके लिय निकले थे। गाड़ी बहुतसे चक्कर काटती हुई आगे बढी परंतु फिरसे कुछ देर बादवह स्थल, वहीं लोग और वहीं रेलगाड़ी जैसे थे वैसे ही देख रहा हूँ।

वृश्चिक—इसमें मुझे स्पष्ट रूपेस कुछ भी नहीं दीस पड़ता केवल नौका केंद्र ९६९ दृष्टिगोचर होता है।

धनु एक अति तेजस्वी प्रकाश, यह प्रकाश सूर्यका नहीं हैं और न चंद्रका। ऐसे प्रकाशमें एक बकरा अपनी कामेच्छा तृक्ष करनेके हेतु दूसरे बकरे पर चढ़ा है। लेकिन इतने ही में किसी एक शिकारीने यह देख कर झट गोली चलाई और वह बकरा वहीं ढेर हो गया।

मकर-एक पागल कुछ सामान इकट्रा कर रहा है।

कुंभ—ंकिसी नवजवान बालकका नामकरण विधि हुवा। उसः समारोहमें हजारों स्त्रियाँ इकट्ठी हुई थीं । उस बालकका नामः "विकास" रक्ता गया।

मीन—एक बड़ी भारी जल भरी हुई नदी बह रही थी पुराणों में राक्षसोंका वर्णन किया है वैसा कोई एक भयानक राक्षसका मुँड उस नदीमें बहता हुआ आया " मुझे पानी पिलाव, कुछ साने की दो " इस प्रकार उस मुँडने चिलाहट शुक्त की, में उस मुँड को पानी पिलाने और कुछ सिलानेके लिए उसके पास गया इतने ही में वह भयंकर विकट हास्या से हँसने लगा और हँसते हँसते अट्ट्य हो गया। नदीका पानी सूखा गया वहाँ कुछ साने पीने तकके लिए नहीं रहा।

जपर हमने बारा राशीका जो हरूय दिया है, इसका वेदान्तक हृष्टीसे क्या अर्थ होता है इसकी जाँच पाठकगण अपने मनमें करें यह नम्र निवेदन है।

### SPIRAL OF EVOLUTION

T

Its etheric inpetus which, in the first house represents the solar impulse as well as Lunar note, will stamp, colour and attune the personality and, by element, and degree of Zodiacal sign. define the temperament; with it a good of physical and psychic health, as well as the way in which personality faces things and starts into action Initiative.

#### . TT

The magnetic conditions accompanying the personality are to be found in the second house and represent such quantities and species of the magnetic field of matter as are mastered by the personal self the mastership appearing from the fact that these magnetic conditions are actually brought down by the personal self or coupled with it. The quality imparted by these conditions is artistically, the degree and perticular line of which is shown by the element and degree of the Zodiacal sign on the cusp, the planatary ruler of it and planets in the house itself. Where and so far as artisticity is wanting, man is the slave of matter.

#### $_{\rm III}$

The dualism of the personal self, opening to the sound of not-self engenders intelligence and co-respondence; This is the significance of the Third house.

#### IV

As soon as co-respondence is awakened, the Imagination, i. e. the "how" on the substantial reflexion, comes to life together with it and, on account of the value of the preceding lunar horoscope; this fourth house, because house of the lunar sign cancer holds the faculty of memory and sole motives which will govern the actions; memories from former life conscious or subconscious and greatest memory of all Dharm or inner duty.

#### V

Inner duty compels the will, like, further on, the imagination will prove to be the matter of the wish and to govern the direction of the will. which, in the world of matter, being bound to an object, is no more "will" pure; but still holds creative power, This, and the specifications of the same, are indicated by the fifth house.

#### VI

The materials with which the will chooses to work, or which it has to accept in this world and in the present incarnation, decide the lines of work and the ways in which the personal self can make its efforts useful and remunerative. This is to be found in the sixth house.

#### VII

The work chosen decides the relations laid or contracted between the Self and the Not-Self, with the world around, and the rules set up, by the personal self for its conduct towards other people; these rules will preside over the partnerships (marriage) and antagonisms in life; Seventh house. It may finally mean that which is to drop away and the manner in which the life is ended

#### VIII -

The relations again decide the experience earned and antagonism drives the personal self back from its expression throws it back upon itself; in both cases experience is gained. If the relations favourise the efforts of the self, the results of the eighth house is enjoying on the other hand being thrown back generally means

sufferings. So in a general way and in the first place this house indicates the lessons which life has in store for us. The final drive back means death.

#### 1X

Experience and the sentiment of it decide the expressions and manifestations of the personal self, first in the world of though. Thus the ninth house holds the personal pushing power and the expression of desires and wishes. The way in which this is done is seen by the conditions of the house, zodiacal and planetary.

### $\mathbf{X}$

Expression and menifestation in the world of facts follows, and the personal attitude, its actual deeds and menifestations in the world are given by the tenth house. This again decides the social positions because, it is made up or merited by what we do.

## XI

That which surpasses the personal doing, is in the first place the environment and our influence upon it, going out from the personality decides the people, whom we meet and, as Aquarius 'reacts in the right way' so the eleventh house indicates the people who will understand us.

#### XII

In the same way the twelfth house holds indication about the people who do not understand us or who react in the wrong way and will undo our efforts as far as they can. It indicates further way in which we will retire from the world and the susceptibility to corruption, a well as the solution of the life's problem.

## SIGNIFICATIONS OF HOUSES.

### I HOUSE.

Aries: the Self or the thing itself, beginning, initiative the etheric impetus, consequently, in human and other iving being the expression of the etheric body this gives the tone inwhich the being is stringed and which is the best possible expression of the higher Self or Ego, have an Earth for the time.

## II HOUSE.

Taurus:-the material ground or field of action in which the Self or thing itself is implanted, embeded, rooted, upon which it lives and from which it draws, but which it rules at the same moment this means possession (capital)

## III HOUSE.

Gemini: dualism to be or not to be the intellegence or intellectual motive in the Self or the thing itself.

## IV HOUSE.

Cancer: doubling the germ into a masculine and afeminine half thereby by opening two possibilitiesleading out from the Self

#### V HOUSE.

Leo:- the choice is made and will power incarnate, consequently the power behind coming action-

## VI HOUSE.

Virgo:-the material means with which the creative power is associated and connected to work, the ways it will go and the detailed conditions with which it is bound up.

### VII HOUSE.

Libra:- the other of the Self the thing we have to compete with, the aim which the self or the thing itself has to reach, and eternal problem of equilibrium with regard to the perticular instance, consequently partnership, the law, the relation between the Self or the things its opposite, possibilities of execution, and realisation decline or menifastation.

## VIII HOUSE.

Scorpio:-the thirst, the desire, or demand in the Self or the thing, and in consequence of this the way in which experience is sought and to be found, the school that is which is wanting and which is wished for the hidden motive.

#### IX HOUSE.

Sagittarius:- the thinking of the Self and the Self-expression of the thing the influence going out, Ideal or Idea, open expression of the aim, the force of Self-renewal.

#### X HOUSE.

Capricorn: the deed or action of the Self, circumscribed and concrete appearance by which the Self or the thing itself may be known to the outer world; consequently personality, name, title, position, or place in the world also the definitions or circumscriptions this world impose and authorities which represent them, the coming event.

#### XI HOUSE.

Aquarius: - the co-operating surroundings of the appearing fact or personality, that which will help and that

which will carry on the same; reaction in a friendly way or direct line, including understanding.

## XII HOUSE.

Pisces:- the final solutions of problems, but also solutions of existance from a certain form or definition. Consequently that which is inimical to the outer existance or the separate self and fact ete; reaction in the converse or wrong way by lack of understanding.

#### ARIES.

- Avidya:-a blind she-camel, conducted by a driver who represents Karma; the camel vividly suggests the long and trying journey of the unconscious. Will across the desert vally or the shadow of Death.
- comment (by writer):-And the Ascendent at every new birth being the outcome of Karma.

## TAURUS.

Can note The Clay of the universal soil (e. g. of a solar system) being moulded into forms by rotatary motion and cyclic evolution.

## GEMINI.

"Vijnana:-" Monkey " compare, Hanuman, and Osiris' servants.

### CANCER.

Namarupa:-a doctor feeling a sick man's pulse: the pulse denotes the individuality, or the distinction between the Self and the Non-Self; variant a man shipped across an ocean" Comment; The human should carried into Earth life by the "Ship", or Matrix.

### LEO.

Sadayatana:—A human face mask with a pair of large holesthrough which the eyes are radiating at this stageseems to be effected the full union of the hither toto passive will with the active co-efficients of at human Nature.

## VIRGO.

Sparsha:- Kissing: variant a man holding a plough.

Comment: The sign of sensing and of work; compares
the Lover's card of the Tart.

#### LIBRA.

Vedana:- An arrow hitting the eye of a eye. Commentary; It means the arrow of light perceived by the organic created from and for the light; compare Pletinus. Libra is the organic body.

#### SCORPIO.

Trishna:- "A man drinking wine". Comment: The Spiritual liquor from the seed and fruit of natural vegetation, consequently elixir, extract of Natural experience.

#### SAGITTARIUS.

Upadana:—"A man cutting fruits and gathering them into a large basket. Comment: The hunter for results cutting the fruits of the causes set to work by previously. The symbol implies a previous sowing of the seed or scaring of the tree.

### CAPRICORN.

Bhava:- "a married woman" the wife of individual, whose life-history is being traced. Comment: It means above all the "personality" or personal mould "marre-

ied" to the Ego"; Compare the legend of Arjuna and his Four brothers all married to one women.

## AQUARIUS.

Jati:- "A father with a child; it is the maturing of the man's life by the birth or a heir, and a result of the married existence in the tenth stage. Comment: Also the symbol of the carrying on humanity and human thought.

## **PISCES**

Jaramaranam.—" A body that is being carried away to be burnt. Comment: The end of physical existence and its solution into the other again.

## ARIES (SPIRIT)

Fire Potential: Universal Spirit, Origin and Subjective being absolute positivity, Will Supreme; Initiative. The Eternal Father (Parabrahman).

## TAURUS (MATTER)

Earth Potential. Universal Matter, foundation and Objective being; Negative absonluteness, Possession. Supreme: Eternal Mother (Moolaprakriti)

## GEMINI (LIFE)

Air Potential, Universal Life. Absolute relativity, Positive duality. (Fohat)

## CANCER ( SUBSTANGE )

Water potential, Universal substance, relative absoluteness negative duality (Svabhavat)

## LEO (PRESENCE)

Fire Ideal, Universal presence, which means origina of individual being subjective. Individual centre and, as

far as dimension enters into being, infinitely small; Source of oneness in creation and of love with man. The Divine Spark (Atma)

## VIRGO (CONSCIOUSNESS)

Earth Ideal, Universal consciousness, which means foundation of individual being objective, individual atom circumference of the infinitely small spark; source of multifarousness, and atomicity, Source of sensation in Man. Virgin Matter.

## LIBRA (RELATION)

Air Ideal, Universal Relation, Consequently Law, as the relationship between the One and the manifold, which is the source of Geometry and of Wisdom with Man, Life of the Soul (Buddhi).

## SCORPIO (CONDITION)

Water I deal; Universal Condition, by the attraction and binding of one and the Many together; Cosmic substance impregnated with will, Source of Desire in Man Spiritual Heaven.

## SAGITTARIUS (MOTION)

Fire real, Universal Motion, consequently in every instance coupled with direction, Origin of causality and inspiration, thinking and intelligence in Man; execution of the will by moving to the Aim. This means Thought (Mahat Higher Man-as)

## CAPRICORN (FORM)

Earth real; Universal Formation, principles of resultant effect circumference of that which was made by motion; physics have proved in the electron theory that motion builds the form of the atom practically.

foundation of separateness and of personality (Ahamkar. Lower Manas).

## AQUARIUS (APPEARANCE.)

Air real; Universal Manifestation, Origin of all cosmic induction and inter-relation; Pouring out of the life into the form and life within the form. Origin of intellegent life in Man, which is "Human nature." The Astral Light.

## PISCES (EXPERIENCE)

Water real, Universal'experience; Cosmic substance out of which thought, by impregnating it, creates form. Consequently substantial relation between the universal and the perticular and therefore source or Feeling in. Man. The Cosmic Ocean-

Elements of Esoteric Astrology.

Dr. A. F. Thierens. Ph. D. pages 36-37 & 38.

The Motto and Chief Characteristics of Every Sign.

Aries:-Truth, Initiative, Simplicity and Assertiveness.

Taurus;-Faith, Richness, Vastness, Solidity.

Gemini:-Knowledge, Communication, Speed, Dualism, Reproduction.

Cancer- Protection, Gathering, Reflextion.

Leo:-Power, All-roundness, Radiance, and Commanding Spirit.

- Virgo:-Service, Differentiation, Utility, Ability, Discrimination.
- Libra:-Equilibrium, Harmony, Law, and Mutual Relationship.
- Scorpio:-Generation, Experience, Exploration, Exhortation.
- Sagittarius:-Manifestation, Idealism, Execution and Sympathy.
- Capricorn:-Excellence, Orderliness, Obedience. Comprihensibleness.
- Aquarius:-Interdependancy, Friendliness, Reasonableness, Many sidedness.
- Pieces:-Solution or Sacrifice, Animation, Fulfilment Communism.

यह मेषादि साश संस्था हमारे हिंदु तत्वज्ञानमें नहीं बैठ सकती। इसका कारण यह है कि वेदान्तमें मानवी शरीर की उत्पत्ती पंच-महाभूतोंसे हुई है। आकाश, वायू, तेज, जल और पृथ्वी यह पंच महाभूत हैं। हमारा प्राचीन आयुर्वेद भी इस मतको सहमत है किर यह राशिचक चार तत्त्वोंसे बना हुआ है। आकाश तत्व राशिमें नहीं है। कई विदानोंने लिखा है कि इस राशिचककी उत्पत्ती अरबस्तान और युनानमें हुई है। अरबस्तानमें दुसरा एक शास्त्र बहुत पुराना है उसका नाम है रमल। इस रमलमें सोलह शकल होते हैं। इस रमल की उत्पत्ती भी चार तत्वोंपर हुई है। तेज, वायू, जल, पृथ्वी, इसमें भी आकाश तत्व नहीं है। नीचे देखिये रमल कैसे पैदा हुआ। रमल पेंदर हुवा पार्णिमासे। हरएक तत्वको एकर बिंदू रस दिये इस तरिकेसे पहले एक शकल तयार किये।

|        | _        |
|--------|----------|
| $\sim$ | 33       |
| ( )    | $\alpha$ |
| $\sim$ |          |

O वायु

जल

🔾 पृथ्वी

इसका नाम रखे "तरील "यह शक्छ पौर्णिमा बताता है। आमे एक२ बिंदूके सामने दूसरा बिंदू रख दिये उससे जमात शक्छ बन गया। देखिये इस जगह पर Geometry का सिद्धांत छगता है।

00

00

00

00

Point+Point make a line इसी सिद्धान्तसे यह जमात शक्छ बन गया। यह शक्छ अमावस्या दर्शाती है। इस दो शक्छसे दुनियाँ पैदा हो गयी।

00=-00=-00=-00=-

इसीस यह ज्ञात होता है की अरब और युनानके लोग वेदान्तमें चार तत्व को मानते हैं। आकाश तत्वको मानते नहीं। इस कारण यह राशिचक हमारे वेदान्तमें बेठता नहीं। पाश्चिमात्य ज्योतिषी Alan Leo. Dr. Thierens and Hanery. J. Van Stone उन्होंने जो Lisoteric Astrology लिखी है उसमें सब बुद्ध धर्मके वेदान्त का सहारा लिया है। यह ज्योतिषी बुद्ध फिलॉसॉफीके कट्टर अनुयायी होते हुए आप Theosophist कहलाते हैं। इन लोगोंने बारह राशिका जो वर्णन दिया है वह सब अंग्रेजी भाषामें जैसा है वैसा ही हमने इस परिच्छेदके आखीरमें दिया है।

# परिच्छेद तेरहवाँ

# राशियोंके स्वभाव

मेषादि बारा लग्नोंमें हरएक राश्चिम तीन प्रकारके स्वभाव-गुण-श्चर्म पाये जाते हैं:—सात्विक, राजसी और तामसी। इसके और भी भेद होते हैं। सत्वमें दो भेद हैं—एक ईश्वरी और दूसरा देवी। रजेंम ब दो भेद हैं—एक मानवी और दूसरा पेशाचिक। तम एक प्रकारका होता है।

- (१) ईश्वरी गुणधर्म असामान्य गुणधम जिसमें ईश्वरका विभूतित्व अधिक होता है। केवल इतना ही नहीं, लोग तो ऐसे मनुष्यको साक्षात् ईश्वरका अवतार मानते हैं। ये स्वभाव और गुणधर्म साधु सत्पुरुषोंमें पाये जाते हैं ( सत्व )
- (२) देवी गुणधर्म—ईश्वरी गुणधर्म की अपेक्षा इसका मूल्य कम होता है। ऐसे मनुष्योंमें ईश्वरका अंश अविक मात्रामें होता है किन्तु इनके व्यवहार साधारण मनुष्यकेसे होते हैं ( सत्व )
- (३) मानवी गुणधर्म—इस संसारेंम मानवी गुणधर्मयुक्त लोग बड़ी संख्यामें पाये जाते हैं। ये संसारमें निरत होकर उद्योग धन्धोमें अपना जीवन मापन करते हैं और जीवनके अन्ततक ईंड्वरी मार्ग खोजने की अभिलाषा नहीं रखते (रज)
- (४) पैशाचिक गुणधर्म-इनका जीवन-क्रम देखनेसे इस बातका पता नहीं चलता कि ये लोग किस लिये पैदा हुये हैं क्योंकि संसारमें जिन्दगीके अन्ततक इन्हें नानाविध कष्ट उठाने पड़ते हैं (रज)

आसुरी गुणधर्म — ये लोग तामसी बित्तिके होते हैं और इनके स्वभावसे अन्य साधु सज्जनोंको कष्ट पहुँचता है। इस प्रकारके लोग संसारमें प्रचुर मात्रामें दिखाई देते हैं। आसुरी मुणधर्मोंका अच्छा उदाहरण अंग्रेजों की प्रवृत्ति है। इस प्रकार हम देखते हैं कि ईश्वरी गुणधर्म छोड़कर आसुरी, देवी, मानवी और, पैशाचिक स्वभाव गुणधर्म बाले लोग विपुल मात्रामें पाये जाते हैं।

ईश्वरी गुणधर्म—भगवद्गीतामें भगवान् श्रीकृष्ण अर्जुनसे कहते हैं—" अदेष्टा सर्वभूतानां मैत्रः करुणएवच । निर्ममो निरंहकारः समदुःक सुस्रक्षमी ॥ संतुष्टः सततं योगीयतात्मा दृढनिश्चयः । मय्यपितमनोबुद्धिः । जितात्मनः प्रशान्तस्य परमात्मा समाहितः ॥ ज्ञानविज्ञानतृतात्माः कूटस्यो विजितोन्द्रियः । युक्तइत्युच्यते योगी समछोष्टाइमकांचनः ॥ सुद्दन्मित्रार्यु-दासीनमध्यस्थद्वेष्यवन्धुषु । साधुष्वपिच पापेषु समबुद्धिविशिष्यते ॥

अर्थात् इस प्रकार शान्तिको प्राप्त हुआ जो पुरुष—सब भूतोंमें द्वेषभावसे रहित एवं स्वार्थरहित सबका प्रमी और हेतुरहित द्यालु ह तथा ममतास रहित एवं अहंकारसे रहित, सुखदुः खोंकी प्राप्तिमें सम और क्षमावान है तथा जो ध्यानयोगमें युक्त हुआ, निरन्तर लामहानिमें संतुष्ट है तथा मन और इन्द्रियोंको वशमें किये हुए मरेमें दृढ़ निश्चयवाला है और मुझमें अर्पण किये हुए मनाबुंद्धिवाला है जिसके अन्तः करण की वृत्तियाँ अच्छी प्रकारसे शान्त है अर्थात विकार—हीन है, ऐसे स्वाधीन आत्मावाले पुरुषके ज्ञानमें सिच्चदानन्द्यन परमात्मा सम्यक प्रकारसे स्थित जात्मावाले पुरुषके ज्ञानमें सिच्चदानन्द्यन परमात्मा सम्यक प्रकारसे स्थित है और जिसकी अन्तः करण ज्ञानविज्ञानसे तृप्त है, जिसकी स्थिति विकार-रहित है, जिसकी इन्द्रियाँ अच्छी प्रकारसे जीती हुई हैं तथा समान हैं मिट्टी पत्थर और सुवर्ण जिसको वह योगी मुक्त अर्थात् भगवानकी प्राप्तिवाला होता है, ऐसा और कहा जाता है जो पुरुष सुद्धद्, मित्र,

वैरी, उदासीन मध्यस्थ, द्वेषि, बन्धुगणोंमें तथा धर्मीतमाओंमें और पापियों-सेभी समान भाववाला है वह अति श्रेष्ठ है।

" यस्मान्नोद्दिजते ठोको ठोकान्नोद्दिजते च यः । हर्षामर्ष भयो-द्वेगमुक्तो ॥ " अर्थात् जिससे कोई भी किसी जिनसे उद्देगको प्राप्त नहीं ह्योता तथा जो हर्ष, अमर्ष (क्रोध) भय और उद्गेगादिकोंसे रहित है।

> " अनपेक्षः शुचिर्दक्ष उदासीनो गतव्यथः । सर्वारम्भ परित्यागी स त्यागीत्यभिदीयते ॥"

अर्थात् जो पुरुष आकांक्षाओंसे रहित तथा बाहर भीतरसे शुद्ध आरे चतुर है एवं पक्षपातसे रहित और दुःखोंसे छूटा हुआ है, वह सर्व आरम्भोंका त्यागी अर्थात् मन, वाणी और शरीर द्वारा प्रारव्यसे होने-वाले संपूर्ण स्वाभाविक कमोंमें कर्तापनके अभिमानका त्यागी कहलाता है।

"यो न हृष्यति न देष्टि न शोचिति न दांक्षिति" अर्थात् जो न कभी हिर्षित होता है, न देष करता है, न शोच करता है, न कामना करता है।

." सम: शत्रोच मित्रच तथा मानापमानयोः । शितोष्ण सुखदु.लेषु समः संग विवर्जितः । अनिकेतः स्थिरमितर्भक्तिमान्मे प्रियोनरः ॥" अथातं जो शत्र मित्रमें और मानापमानमें सम है तथा शीत, उष्ण और सुख-दुःखादिक दुन्द्वोंमें भी सम हे और सब संसारमें आसक्तिसे रहित ह, निन्दा और स्तुति दोनोंको समान समझनेवाला और मननशील है तथा श्राप्त परिस्थितिमें सदा सन्तोष माननेवाला और रहनेके स्थानमें ममता से रहित है यह स्थितप्रश एवं भक्तिमान है । " अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्म-चर्य परिग्रहः " जो काया वाचा मनसासे किसीकों भी कष्ट न देता हो, सदा सच बालता हो, दुसरोंकी चिजोंकी चोरी नहीं करता हो, किसीके द्रष्य या खी की अभिलाषा मन में नहीं रखता हो, अष्टांग मेथुनसे दूर

रहता हो, जिन्दगीमें किसी भी चीज की आवश्यकता नहीं रखता हो और चाहे कितने भी कष्ट उठाना पढ़े या महकवास तक भोगना पढ़े किन्तु दूसरोंका अकल्याणही करते हों वेही पुरुष ईश्वरी गुणधमें से युक्त कहळाते हैं।

# दैवि-स्वभाव—( सत्व Evolved type )

" अभानित्वमद्भिमत्वमहिंसा क्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनशौचं स्थैर्यमात्म विनिग्रह:। " अर्थात् श्रेष्ठताके अभिमानका, दम्भाचरणका अभाव, प्राणी मात्रको किसी प्रकार भी न सताना और क्षमाभाव ॰तथा मन वाणी की सरलता, श्रद्धा, भक्तिसहित गुरुकी सेवा, बाहर भीतरकी शुद्धि, अन्तःकरणकी स्थिरता, मन् और इन्द्रियोंसहित शरीरका निग्रहः करना । " इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहंकार एवच । जन्ममृत्यु जराव्याधि दुःखः दोषानुदर्शनम् '' अर्थात् इस लोक और परलोकके सम्पूर्ण भोगोंमें आसक्तिका अभाव और अहंकारका भी स्वभाव एवं जनम, मृत्यू, जरा और रोग आदिमें दु:ख दोषोंका बारम्बार विचार करना । " असक्तिरनामिष्वंगः पुत्रदारगृहादिषु । नित्यंच समचित्तत्विमष्टानिष्टोपपत्तिषु ॥" अर्थात् पुत्र स्त्री, घर और घनादिमें आसक्तिका अमाव और ममताका न होना तथा प्रिय आप्रिय की प्राप्तिमें सदा ही चित्तका सम रहना अर्थात् मनके अनुकूल तथा प्रतिकृष्ठके प्राप्त होनेपर हर्ष शोकादि विकारीका न होना । " निर्मानमोहाजितसंगदोषा अध्यात्मनित्या विनिवृत्त कामाः द्वन्द्वेर्विमुक्ताः सुखदुःख संज्ञैर्गच्छन्त्यमूढाःपद्मव्यय ्तत्।" जिनका मान और मोह नष्ट हो गया है, जिन्होंने आसक्तिकव दोष जीत लिया है और जिनकी परमात्माके स्वरूपमें निरन्तर स्थिति है तथा जिनकी कामना अच्छी प्रकारसे नष्ट हो गई है ऐसे वे सुखदु:ख नामक इन्द्रोंसे विमुक्त हुए ज्ञानीजन, उस अविनाज्ञी परमपदको प्राप्त होते हैं। " अभयं सत्वसंशुद्धिर्ज्ञानयोगव्यवस्थितिः । दानं दमश्च यज्ञश्च

स्वाध्यायस्तप आर्जवम् ॥ " अर्थात् सर्वथा भयका अभाव, अन्तःकरण की अच्छी प्रकारसे स्वच्छता, तत्त्वज्ञानके लिये ध्यानयोगमें निरंतर हृद्ध स्थिति और सात्विक दान तथा इन्द्रियोंका दमन, भगवत् पूजा और आविहित कमोंका उत्तम आचरण एवं वेदान्त शास्त्रोंके पठन पाठनपूर्वक, भगवत्के नाम और गुणोंका कीर्तन तथा स्वधर्म पाठनके लिये कष्ट सहन करना एवं शरीर और इन्द्रियोंकेसहित अन्तःकरणकी सरलता।

" अहिंसा सत्यम क्रोधस्त्यागः शान्तिरपैशनम्।

द्या भूतेष्वलोलुप्तं मार्द्वं विश्चापलम् ॥ " अर्थात् मन, वाणी और शरीरसे किसी प्रकार भी किसीको कष्ट न देना, यथार्थ और प्रिय भाषण, अपना अपकार करनेवाले पर भी कोधित न होना, कभीमें करापनके अभिमानका त्याग एवं अन्तःकरण की उपरामता अर्थात् चित्तकी चञ्चलताका अभाव और किसी की भी निन्दादि न करना तथा सब भूतप्राणियोंमें हेतु—रहित दया, इन्द्रियोंका विषयोंके साथ संयोग होने पर भी आसक्तिका न होना और कोमलता तथा लोक और शास्त्रसे विरुद्ध आचरणमें लज्जा और व्यर्थ चेष्टाओंका अभाव । " तेजः क्षमा धृतिः शौचमद्रोहो नातिमानिता । भवन्ति संपद्दे देवीमभिजातस्य भारत ॥ " तथा तेज क्षमा, धेर्य और बाहर भीतरकी शुद्धि एवं किसीमें भी शत्रुभावका न होना और अपनेमें पूज्यताके अभिमानका अभाव, यह सब देवी सम्पद्मको प्राप्त हुए पुरुषके लक्षण हैं।

## मानवी स्वभाव (रजोधर्म) Evolved Type

मानवी स्वभावमें सत्व और रजा दोनोंके गुणधर्म वर्तमान होते हैं। संसारमें इस श्रेणींके लोग ही अधिकतर पायेजाते हैं और इनका स्वभाव भी मानवताकी सीमाके भीतर (Within the limits of humanity) होता है। इनमें निम्निलिखित सर्व साधारण गुणधर्म पीये जाते हैं:— सबके साथ प्रेमका बर्ताव रखना, प्रापंचिक बातों के प्रति आसक्तिका होना, अपनी स्त्री व अपने बालबचोंका प्यार करना, अपना स्वार्थ पहले देखकर फिर दूसरों पर उपकार करना, मनमें अहंकार व मानपमानकी सूक्ष्म कल्पनाओंको रखना, लोक कीर्तिके लिये हर प्रकारके प्रयत्न करना, स्वतंत्र वृत्तिका जीवन बिताना, अपने कार्यमें दूसरोंका हस्तक्षेप न चाहना, स्वतंत्र शुद्धिका होना, स्वकार्यशक्तिपर आत्मविश्वास रखना, सच्चे मार्गसे चलना, न्याय अन्यायका पूरा पूरा ख्याल रखना, दूसरों पर अपना रोब जमाना, अच्ले शिलका होना, मित्रों व गुरुजनोंसे प्रेमका बर्ताव करना, आपदाओं व विपदाओं में हिम्मत न हारना, दिनरात अपने काम-कार्जोमें निमग्न रहना और दूसरोंकी झंझटोंसे दूर रहना इत्यादि !

# पैशाचिक स्वभाव (रजोगुंणी)

पैशाचिक स्वभावके लोग बहुत ही हीन होते हैं और प्रपंचमें जन्मसे लेकर मृत्युतक असफल रहते हैं। इन्हें प्रपंचके लिए पैसा हमेशा अपूरा ही पड़ता है, फिर वे चाहे कितना भी कमावें। स्वतः की उन्नतिके लिये प्रयत्न करते हैं किन्तु अधःपतन ही होता है। प्रापंचिक जीवनमें दुःख और कप्टोंको सहन करना पड़ता है, कर्ज निकालकर जीवन निर्वाह करने की नौंबत आती है। उद्योगधन्धोंमें हमेशा दीवाला निकलता है। इनमें स्वतंत्र धन्धा कर उपजीविका चलाने की प्रवृत्ति अधिकतर पायी जाती है। कर्जके कारण सिव्हिल जेलेंमें जाना पड़ता है। इनके कई बालबचे रहते हैं। ये सच्छील होते हैं, इसीलिय परनारी की ओर देखते नहीं। इनकी बुद्धिक कारण इसरोंका कल्याण होता है किन्तु खुदका कल्याण नहीं होता क्योंकि इनकी बुद्धि इनके लिये मारक होती है। ये सदेव लोगोंका कार्य करते हैं। इस प्रकार त्रिविधता प

भोगते हैं और अन्तमें निराश होते हैं। इनके मुँहसे 'देहत्याग सी देशत्याग ये उदार निकलते रहते हैं।

# आसुरी स्वभाव (तमागुणी)

अंग्रेज लोगोंका स्वभाव आसुरी स्वभावका एक अच्छा उदाहरण हैं। इसी आसुरी स्वभावके कारण अंग्रेजोंने अपना साम्राज्य सारे संसारमें फेलाया है और अब साम्राज्य विस्तारकर काले लोगों ( Black race ) को गुलाम बनाये रखना चाहते हैं। आसुरी सम्पदाको प्राप्त हुए पुरुषके लक्षण नीचे दिये अनुसार होते हैं:—

"मोघाशा मोघकर्माणो मोघशाना विचेतसः । राक्षसी मासुरी चैव प्रकृतिं मोहिनीं श्रिताः ॥" अर्थात् जोकि वृथा आशा, वृथा कर्म और वृथा ज्ञानवाले, अज्ञानीजन, असुरोके जैसे मोहित करनेवाले तामसी स्वभावको ही घारण किये हुए हैं।

"प्रवृतिच निवृतिच जना न विदुरासुराः। न शोचं न।पि चाचारो न सत्यं तेषु विद्यते। अर्थात आसुरी स्वभाववाले मनुष्य कर्तव्य कार्यमें प्रवृत्त होनेको और अकर्तव्य कार्यसे निवृत्त होनेको भी नहीं जानते हैं, इसिलये उनमें न तो:बाहर, भीतर की शुद्धि है, न श्रेष्ठः आचरण है और न सत्य भाषण ही है। "असत्यं प्रतिष्ठते जगदाहुरनिश्वरम्। अपरस्परसंभूतं किमन्यत्कामहेतुकम्। अर्थात् तथा वे आसुरी प्रवृत्तिवाले मनुष्य कहत हैं कि जगत् आश्रयरहित और सर्वथा झूट एवं बिना ईश्वरके अपने आप स्त्री पुरुषके संयोगसे उत्पन्न हुआ है, इसिलिये केवल भोगोंको भोगनेके लिये ही है, इसके सिवाय और क्या है?

" एतां दृष्टिमवष्टभ्य नष्टात्मानोऽल्पबुद्धयः । प्रभवन्त्युग्रकर्माणः क्षयाय जगतोऽहिताः ॥" अर्थात्—इस प्रकार इस मिथ्याज्ञानको अव-

लम्बन करके जिनका स्वभाव नष्ट हो गया है तथा जिनकी बुद्धि मन्द है ऐसे वे सबका अपकार करनेवाले, क्रूर कर्मी मनुष्य केवल जगतका नाश करनेके लिये ही उत्पन्न होते हैं। "काममाश्रित्य दुष्पूरं दम्भमान-मदान्विताः। मोहाद्गृहित्वासद्माहान्प्रवर्तन्तेऽशुचित्रताः॥" अर्थात्, और वे मनुष्य—दम्भ, मान और मदसे युक्त हुए किसी प्रकार भी न पूर्ण होनेवाली कामनाओंका आसरा लेकर तथा अज्ञानसे मिथ्या सिद्धान्तोंको महण करके श्रष्ट आचरणोंसे युक्त हुए संसारमें वर्तते हैं। "चिन्ता-भपिरमेयां चप्रलयान्तामुपाश्रिताः। कामोपभोगपरमा एतावदितिनिश्चिताः॥" अर्थात् तथा वे :-मरणपर्यन्त रहनेवाली अनन्त चिन्ताओंको आश्र्य किये हुए और विषय मोगोंके तत्पर हुए एवं इतना मात्र हा आनन्द है, ऐसे माननेवाले हैं।

"आशापाशशतें बिद्धाः कामक्रोध परायणाः । ईहन्ते कामभो-गार्थमन्यायेनार्थ संचयान ।" अर्थात-इसिंहए—आशास्त्रप सैक्डों बन्ध-नोंमें बन्धे हुए और काम क्रोधमें परायण हुए विषय मोंगोंकी पूर्तिके लिये अन्यायपूर्वक धनादिक बहुतसे पदार्थोंको संग्रह करने की चेष्टा करते हैं।

> " इदमय मया लब्धिममं प्राप्त्ये मनोरथम् । इदमस्तीदमपि मे भविष्यति पुनर्धनम् ॥ "

अर्थात् — और उन पुरुषोंके विचार इस प्रकारके होते हैं कि — मैन आज यह तो पाया है और इस मनोरथको प्राप्त होऊंगा तथा मेरे पास यह इतना धन है आर फिर भी कमाऊंगा।

"असौ मया हतः श्रञ्जहिनिष्ये चापरानिष । ईश्वरोऽहमहं भोगी। सिद्धोऽहं बलवानसुखी ॥"—अर्थात्-तथा वह श्रञ्ज मेरे द्वारा मारा गया और दूसरे शत्रुओंको भी मैं मारूगा तथा मैं ईश्वर और ऐश्वर्यको भोगने-वाला हूँ और मैं सब-सिद्धियोंसे युक्त एवं बलवान और सुखी हूँ

" आढयोऽभिजनवानस्मि कोऽन्योऽस्ति सहशो मया । यक्ष्ये दास्यामि मोदिष्य इत्यज्ञान विमोहिताः ॥ " अर्थात्—तथा में — बढ़ाः घनवान और बढ़े कुटुम्बवाला हूँ भेरे समान दूसरा कौन है, में यज्ञ करूँगा, दान देऊँगा, हर्षको प्राप्त होऊँगा, इस प्रकारके अज्ञानसे मोहित होते हैं।

"अनेक चित्तविश्रान्ता मोहजालसमावृताः । प्रमक्ताः कामभोगेषुपतन्तिः नरके ऽशुचौ ॥" अर्थात्, इसल्यि वे—अनेक प्रकारसे श्रमित हुए चित्त-वाले अज्ञानीजन मोहरूप जालमें फंसे हुए एवं विषय भोगोंमें अत्यन्ति आसक्त हुए महान अपवित्र नरक में गिरते हैं।

" आत्मसंभाविताः स्तब्धा धनमानमदान्विताः। यजन्ते नामयशैस्ते दम्भेनाविधिपूर्वकम् ॥" अर्थात् तथा वे अपने आपको ही श्रेष्ठ माननेवाले घमण्डी पुरुष, धन और मानके मदसे युक्त हुए, शास्त्रविधिसे रहित केवल नाम मात्रके यशों द्वारा पासण्डसे यजन करते हैं।

"अहंकार बर्ल दर्प काम क्रोधंच संश्रिताः। मामात्मपरदेहेषु प्रद्विष-न्तोऽभ्यसूयकाः॥" अर्थात्—तंथा वे अहंकार, बल, घमण्ड, कामनाः और क्रोधादिके परायण हुए एवं दूसरोंकी निन्दा करनेवाले पुरुष अपने और दसरोंके शरीरमें स्थित मुझे अन्तर्याभीसे (ईश्वरसे ) देष करनेवाले होते हैं।

सारांशमं, आसुरी सम्पदाको प्राप्त हुए पुरुषोंमं नाच लिख आसुरी गुणधर्म पाये जाते हैं—मन की दुर्बलताका होना, अकर्मण्यताका होना, निरद्योगी होना, नीचकर्मोंमं निरत रहना, दूसरोंके नाशमं आनन्द मानना, भाई भाईमें कलह मचाना, विरोधी आन्दोलनका नेतृत्व करना दूसरोंके भाग्यचक्रके उद्यसे ईर्ष्यांका उत्पन्न होना, कटुवचन बोलना, विचित्र स्वभावका होना, हृद्यमें शान्तिका अभाव, समाजका अहित करना, अपने सुखके लिये दूसरों की हानि करना, असत्य बोलना करना,

्ळोगोंको फँसाना, दूसरोंके बुरे व गुप्त कमेंगें ध्यान देना, अञ्लील बातें करना, अविचार, धमण्ड व पासण्डका होना, अज्ञानं चामिजातस्य प्यार्थ संपदमासुरीम् " अर्थात् ईञ्वर विषयक ज्ञानका अभावहोना आदि।

"देवी संपद्धिमोक्षाय निबन्धायासुरी मता"—अर्थात् इन दोनों प्रकारकी सम्पदाओं में—(देवी और आसुरी)—देवी सम्पदा तो मुक्तिके लिये और आसुरी सम्पदा जनमपरम्परामे बांधनेके लिये मानी गई है।

इस संसारमें ईश्वरीं और देवी सम्पदाको प्राप्त हुए पुरुष अति अल्प मात्रामें पाये जाते हैं। कई और वृश्चिक लग्नेक लोग देवी स्वभाव बाले होते हैं और घनु व मीन लग्न के लोग ईश्वरी स्वभाववाले होते हैं ये लोग जब संसारका त्याग कर योगमार्ग या संन्यासमार्ग ग्रहण करते हैं और भगवद्भक्ति करते हैं तब ईश्वरी और देवी सम्पदा इनमें पूर्ण-स्वपेण निखर उठती है।

अब मैं मेष आदि राशियोंका स्वभाव वर्णन करता हूँ:-संसारमें मेष राशिमें तीन प्रकारके लोग पाय जाते हैं:-सात्विक [:साधारण (Ordinary) सात्विक ] रजोगुणी और तमोगुणी। पाइचात्य ज्योतिष—ग्रन्थकार Alan Leo इन्होंने Individual और Personal ऐसे दो भेद किये हैं और Miss Isabelle M. Pagon इन्होंने Evolved type और Primitive type ऐसे दो भेद किये हैं। राजा भर्तृहरिने अपने 'नीतिशतक' में पांच भेद किये हैं — साधु, उत्तम अध्यम और किनेष्ठ। और 'तेकेन जानीमहे" ऐसा कहकर उन्होंने पाँचवा भेद अस्पष्ट ही रखा है। मैंने तीन प्रकारके भेद किये हैं।

## मेषलग्न

सत्वगुणी स्वभाव सरठ चाठच्छन, शीठवान, वेराग्ययुक्त, अजन पूजनकी ओर आसक्ति, सत्कर्गीमें साहसी, नेता होनेके छिये बहुत कोशिश करते हैं किन्तु अनुयायी होते हैं और अपने नेता पर विश्वास करते हैं। प्रपंचमें अनासक्ति रखकर प्रापंचिक जीवन वितातें हैं। स्त्री और बालक्चोंपर प्रेम करते हैं, संकटावस्थामें दूसरों की सहा-यता करते हैं, मित्र-परिवार बड़ा होता है, अपने उद्योगधन्थोंमें दूसता रखते हैं, असत्य बोलना टालते हैं। इन्हें कोघ आता ही नहीं और जक आता है तब शान्त होना भी कठिन होता है। अप्रिय किन्तु हितकर बात करते हैं, किये हुए उपकारका बदला नहीं चाहते। वाणीमें मिठासा होती है।

रजोगुणी स्वभाव—दूसरोंसे सम्मान की अपेक्षा करते हैं । ये जूर, विद्वान, गुरुपर प्रेम करनेवाले, किसी भी कार्यमें चतुर और दूसरों पर अपनी छाप जमानेवाले होते हैं। धर्म की राह पर चलते हैं, उपमोगमें कुशल और सुशील स्वभाव वाले होते हैं। ये दूसरोंपर उपकार करते हैं किन्तु साथ ही साथ उस उपकारका बदला भी चाहते हैं। बढ़े वढ़े लोगोंके साथ मित्रता रखना चाहते हैं। इनका मित्र-परिवार काफी बढ़ा होता है। ये आस्तिक होते हैं और उपासना-मार्गका अव-

तमोगुणी स्वभाव — ये अपने बांधवोंसे द्वेष करते हैं, बहुत ही कोषी होते हैं और कोषमें अनर्थ मचाते हैं। दूसरोंसे कलह करते हैं और स्वानेंसे तिरस्कार ही पाते हैं। दुष्ट लोगों की संगतिमें रहते हैं। ये परस्रीगामी, चंचल, दाम्मिक, दूसरोंको कष्ट देनेवाले और स्वयं सर्देव असंतुष्ट रहनेवाले होते हैं। इन्हें सानेके लिये बहुत चाहिये। ये दसरोंके मार्गमें रोहे अटकाते हैं।

## वृषभलग्न

सत्वर्गुणी स्वभाव —ये देवदेवता, गुरु और गुरुजनों पर भाकिः करते हैं और कोई भी कार्य स्थिरबुद्धिते करते हैं। विषयोपमामकी ओर इनकी प्रवृत्ति कम होती है। ये साहसी, निर्कोभी, मृदुभाषी, त्यागी, क्षमाज्ञील विश्वसूनीय और आस्तिक होते हैं। संसारमें क्लेश सहन करते हैं आरेष्ट जनोंपर प्रेम करते हैं और लोग भी इन्हें खूब चाहते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—य गुणवानोंके प्रेमपात्र, धनवान, शूर व -संग्रामिय होते हैं। राजकीय कार्योमें भाग हेते हैं किन्तु उसमें आगे आनेकी हिम्मत नहीं करते। अपना स्वार्थ पहले देसकर फिर दूसरोंको लाभ पहुँचाते हैं। आप मित्रतांके लिये सुपात्र, अतिमानी, बलवान, आस्तिक चीमे स्वभाववाले और स्त्रियोंके प्रति आसाक्ति रखनेवाले तथा अपने क्यवसायमें पर्ण निमग्न रहनेवाले होते हैं।

तमोगुणी स्वभाव—ये अति लोभी, कोषी, कृतघन, मनद्रबुद्धि अधर्मी, अतिस्वार्थी, अतिकर्मठ किन्तु दाम्भिक नास्तिक और स्त्रीके बक्तों रहनेवाले होते हैं। आप लोगोंभे नाम कमानेकी ईच्छास दानधर्म करते हैं, दूसरोंको कष्ट पहुँचाते हैं और अनेक कार्योंमें बाधा पहुँचाते हैं। अच्छी अच्छी चीजें दुसरेके यहांसे उठा ले जानेकी आदत रहती है।

# मिथुनलग्न

सत्वगुणी स्वभावः - ये लोग त्यागी, दयालु, तत्त्वज्ञ, ज्ञानी, नम्र न्वतुर, दानी, न्यायी, उदार, सुशील और आतेष्ट जनोंपर प्रेम करनेवाले होते हैं। गुणीजनोंका आदर सम्मान करते हैं; गौरवपूर्ण और आद्रयुक्त - बचन बोलते हैं, शास्त्रार्थ करते हैं और न्यायदान योग्य रीतीसे करते हैं।

रजोगुणी स्वभाव — ये मानी, भोगी, कामी, दीर्घसूत्री (Dilatory) विविध प्रकार की बुद्धियोंसे युक्त, प्रसन्न, सन्तान व सम्पत्ति की दृष्टिसे सुसी, स्त्री-विठास कुशल, मार्मिक, साहित्यशास्त्रज्ञ तथा दुश्म-नोंको जीतनेवाले होते हैं। इनका मित्र-परिवार काफी बढ़ा होता है कोई भी कार्य बढ़ी सावधानीसे करते हैं और वादिववादमें किसीको हार नहीं खाते।

तमोगुणी स्वभाव—ये असत्यवादी, बीमत्साप्रिय, कठोर और कटुवचनी व व्यभिचारी होते हैं। खाते पीते और मौज उड़ाते हैं; किसी की परबाह नहीं करते; यहाँतक की पितन की भी चिन्ता नहीं करते। न किसीके झंझटोंमें या झमेलोंमें ही फंसना चाहते हैं, न लोगों पर उपकार करना चाहते हैं। फिर भी ऐसा दर्शाते हैं कि मानों आप बड़े थारेपकारी हैं। आपका वेदान्तपर विश्वास नहीं होता।

# कर्कलग्न

सत्वगुणी स्वभाव ये शान्त स्वभाववाले, मीठे बचन बालन वाले और कानूनके अनुसार कार्य करने वाले होते हैं। आप अतिगूढ़ विचार करनेके आदी होते हैं तथा मविष्यका विचार करनेवाले होते हैं। आपका मित्रपरिवार काफी बड़ा होता है। जिन्दगीके आसिर तक शास्त्राम्यास करते रहते हैं, बुद्धि कुशाप्र होती है, और आप दूसरोंसे प्रेमका बर्ताव रखते हैं। ये संकटोंसे विचलित नहीं होते, सत्यके लिये कृष्ट सहन करते हैं, लोगोंका कल्याण करते हैं एवं धर्मके पथ पर चलते हैं। इनके विचार व आचार विशुद्ध होते हैं। शत्रुको भी क्षमा कर देते हैं। ये प्रापंचिक बातोंसे अनासकि रखते हैं व तत्वज्ञानी, एकान्तप्रिय और निस्वाधी तथा योगी होते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—आप हरपोक, थोहे स्वाधी, अपने धन्धेमें बूरी पूरी दक्षता रखने वाले, पैसेके बारेमें झूठ बोलने वाले तथा मित्र-लाके लिये सत्पात्र होते हैं। अपनी पत्नी और बालबचोंमें ही मस्त रहते हैं, मां, बाप, भाई, बहेन, आदि की तनिक भी परवाह नहीं करते। किसी भी कार्यमें दूसरोंको आगे कर आप पीछे रहना पसन्द करते हैं। प्रेमके विषयमें ये धोसा साते हैं।

तमोगुणी स्वभाव—आप लोगोंका नुकसान कर अपना स्वार्थ देखते हैं, दुनियामें किसीसे प्रेम नहीं करते, दूसरोंसे छलकपटका व्यवहार करते हैं और अति घमण्डी होते हैं। पैसेके व्यवहारमें धोखा खाते हैं Pennywise pound foolish आप दूसरोंपर विश्वास करते नहीं और स्वयंभी विश्वासके पात्र नहीं होते।

# सिंहलग्न

सत्वगुणी स्वभाव—आप मानी, शूर, निखर, निश्चयी, शान्त व स्थिर बुद्धिवाले, गंभीर, मितभाषी, साहसी, धैर्यशील, इदार, आत्मसंतोषी, महत्वाकांक्षी सनातनी और साधुओं के प्रति भक्तिभाव रखनेवाले होते हैं इसरोंसे बातचीत करनेमें अपनी छाप रख देते हैं, श्रृतुओंका दमन करते हैं और देवल स्थूल बातोंकी ओर ध्यानदेते हैं। परमार्थ मार्गपर नहीं।

रजोगुणी स्वभाव—ये अहंकारी, अकर्मण्य और चैनकी बन्सी बजानेवाले होते हैं। आप न तो किसीका कल्याणही करते हैं और न अकल्याण ही, बल्कि सबसे प्रेमका वर्ताव करते हैं; अतः आपका मित्र-परिवार भी काफी बढ़ा होता है। ये उद्योगधन्धों चतुर नहीं होते, बल्कि आरामतल्ख जीवन वितानके आदी होते हैं। आप्तजनोंसे प्रेमका व्यव-हार रखते हैं। आप न्यायान्यायमें पारंगत होते हैं, अन्यायेक विकद्ध झगढ़ते हैं किन्तु स्वयं झगड़ोंसे बचकर रहना पसन्द करते हैं।

तमोगणी स्वभाव—आप अपनी कर्तव्यशक्तिके विषयमें वृथ्ये भिमान रखते हैं और अपने मनमें ऐसी इच्छा रखते हैं कि होग आपकी खुब तारीफ करें और संसारमें आपका नाम गूँज उठे लेकिन इतने लायक आपमें एक भी गुण नहीं होते। मीठी मीठी बातोंसे ये दूसरोंको फंसाते हैं, झूठ बोलते हैं और द्यामायाहीन व मनमें दुराझा रखनेवाले होते हैं। आप बहुत कोधी होनेके कारण दूसरोंको कभी कभी आपसे कह पहुँचता है।

## कन्यालय

सत्वगुणी स्वभाव-आप शान्तिषिय, विनयशील, विषयपराङमुख, ( इस स्वभावके लोग कभी कभी अविवाहित भी रहते हैं ) द्यालु, प्रेमी, मिलनसार, विश्वसनीय, दूसरोंका कार्य विना वेतन और मित्रोंका संग्रह करनेवाले होते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—आप काफी चिकित्सक, अल्प स्वार्थी किन्तु अपने स्वार्थके लिये दूसरोंको कष्ट न देनेवाले, व्यवहार-कुशल व दूसरोंका कार्य न करनेवाले होते हैं। आपका मित्र-परिवार बढ़ा होता है।

तमोगुणी स्वभाव—आप असत्यवादी, अतिचन्चल, व्यभिचागी, अविश्वसनीय, परस्रीगामी और दूसरोंको हानि पहुँचानेवाले होते हैं।

## तुलालग्न

सत्वगुणी स्थभाव — ये परोपकारी, निश्चयी, हठी, सच्छील, मृदुमाधी, दयालु, प्रगल्भबुद्धिसे युक्त, निस्वार्थी, लोगोंसे प्रेमका बर्ताव करनेवाले और दूसरोंके लिये कष्ट उठानेवाले होते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—आप अल्पमात्रामें स्वाधी, अपने शारीरिक सुखोंकी ओर विशेषरूपसे ध्यान देनेवाले और घरमें स्त्री व बालबचोंका ख्याल न करनेवाले होते हैं। आप लोगोंसे ामित्रताका व्यवहार रखते हैं किन्तु उनको मदद नहीं करते। आप दुरामही, थोड़े अभिमानी और कुलामिमानी होते हैं।

तमोगुणी स्वभाव—ये लोग अविश्वसनीय, घमण्डी, स्वार्थी, वितण्डवादी तथा अपने सुखके लिये दूसरोंको कष्ट देनेवाले होते हैं। आप अपनेको सर्वज्ञ समझते हैं।

## वृश्चिकलग्न

सत्वगुणी स्वभाव—आप परोपकारी, सच्छील, द्यालु, प्रेमी, हर-एक बातमें समतोल वृत्तिसे काम लेनेवाले और अपने विचार दूसरोंके सामने निर्भयतासे प्रगट करनेवाले होते हैं। आपका जनम स्वकल्याणके लिये न होकर दूसरोंके कल्याणके लिये होता है। आपमें साधुसत्पुरुषोंके गुणधर्म वर्तमान होते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—आप पराक्रमी, निखर, दुरायही, वितण्डवादी, दयालु, प्रेमी और गरीबोंपर उपकार करनेवाले होते हैं। आप अपने कार्यमें निमग्न रहते हैं और आपका मित्रपरिवार बढ़े बढ़े लोगोंका होता है। आप डॉक्टर या सर्जन हो सकते हैं।

तमोगणी स्वभाव—आप दुराचारी, मितभाषी, घमण्डी, कृतम, कोधी, धूर्न व कपटी होते हैं। ये दूसरोंपर उपकार नहीं करते बल्कि कोच मनमें रखकर, समय आनेपर बदला चुकाते हैं।

## धनुलग्न

सत्वगणी स्वभाव—आप परोपकारी, निस्वार्थी, अव्यभिचारी, द्यालु, प्रभी, ज्ञानी, विश्वबंधुत्वके रखनेवाले तथा लोगोपर अधिकार चलानेवाले होते हैं। आपमें सब सहुणोंका समुच्चय पाया जाता है। आप या तो साधुसत्पुरुष होते हैं या राजनैतिक क्षेत्रमें कान्तिकारी होते हैं। किसीसे न द्वनेवाले होते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—आप अतिकामी, परोपकारी, न्यायान्याय— पारङ्गत, विद्वान, सची राहपर चलनेवाले और दूसरोंके लिये कष्ट उठावें नाले होते हैं। आप ज्ञानी तो होते हैं किन्तु अपने ज्ञानक बारेमें अहंकार की भावना भी मनमें रखते हैं।

तमोगुणी स्वभाव—आप दुरामही, असत्यवादी, अतिचञ्चल अपनी कर्तव्यक्तकि बारेमें आप अपने हृदयमें झूटी कल्पनाएँ रखते हैं। इस राशिम स्रीसुख अल्पमात्रामें मिलता है।

## मकरलग्न

सत्वगुणी स्वभाव—आप दुनियाका कल्याण करनेक लिये परि-श्रम उठाते हैं। उसी प्रकारसे, स्वयं मनमें शान्ति रसते हुए, दुनियामें शान्ति कैसे प्रस्थापित होगी और कैसे टिक सकेगी, इसके बारेमें प्रयत्न करते हैं। आप प्रेमी, द्वयालु और विश्वका कल्याण करनेवाले होते हैं तथा सेवा करना अपना धर्म समझते हैं। आप या तो डॉक्टर होते हैं या दुनियाके राजनैतिक क्षेत्रमें सूत्र संचालन करते हैं।

रजोगुणी स्वभाव आप दुरामही, मानी, अल्पमात्रामें स्वाधी, बड़े बड़े कार्य करनेवाले और दूसरोंका फायदा करनेमें अपना भी फायदा उठाने वाले होते हैं।

तमोगुणी स्वभाव — ये लोग इष्ट, व्यसनी, परस्री — अभिलाषी, अतिचमण्डी, अतिस्वार्थी, अपने स्वार्थके लिये दूसरों की हानि करने वाले होते हैं। ये अपनेको सर्वज्ञ समझते हैं और दूसरे लोगोंसे भी बढणन पानेकी अपेक्षा करते हैं।

## कंभलग्न

सत्वगुणी स्वभाव अप बड़े विद्यान, ज्ञानी और मितभाषी होते हैं। न तो आप दूसरोंपर उपकार ही करते हैं और न तो दूसरोंसे मिलजुलके रहते हैं। आप अपने कामोंमें इतने हुने हुए होते हैं कि आपको दुनिया की कोई सबर ही नहीं होती। इस राशिमें रजोगुण और तमोगुणका सम्पूर्ण आविष्कार (Developement) होना यह एक काउन समस्या है। लेकिन एक बात स्पष्ट है कि ये लोग बहुत ही स्वार्थी, अपने स्वार्थके लिये दुसरों को कष्ट पहुँचाने वाले, अतिलोभी और अपने बालचर्चों व स्त्री की परवाह न करनेवाल होते हैं। इनके मनमें कौनसे विचार चलते हैं यह जानना एक कठिन बात है। इस राशिमें निष्क्रियता व जहता के दो ही गुण हमें ठीक जँचते हैं।

## मीनलग्न

सत्वगुणी स्वभाव—आप घार्मिक, परोपकारी, सात्विक, द्यालु, उदार, बुद्धिमान, सत्याभिमानी, दोनों पश्लोका विचार करनेवाले और लोकहितके लिये कष्ट उठानेवाले होते हैं। आपमें साधु सत्पुरुषके शुंणंधर्म पाये जाते हैं।

रजोगुणी स्वभाव—आप बुद्धिमान, परोपकारी, न्यायान्यायमें धारंगत दूसरोंका फायदा करनेवाले, काव्य, गायन, नाटक, सिनेमा आदि बातोंमें दिलचर्स्पी लेनेवाले, घरमें औरत व बाल बच्चेंपर प्यार करनेवाले होते हैं। आप दूसरोंके साथ प्रेमका बर्ताव करते हैं और आपमें व्यापार घनघोंके प्रति आसक्ति होती हैं। आप अक्सर हॉक्टर होते हैं।

तमोगुणी स्वभाव — ये लोग आविश्वनीय, आतिचंचल, आस्थिर, एकान्तवास प्रिय होते हैं। ये न तो किसीसे मित्रताका व्यवहार रखते और न तो किसीसे प्रेमका बर्ताव करते हैं।

# परिच्छेद चौदहवाँ

# द्वाद्श भावों में क्या क्या देखना चाहिये ?

प्रथम भाव—इन द्वाद्श भावों में क्या क्या देखना चाहिये यह विसर्ग कुंडलोसे दिया जाता है:—इस प्रथम भावमें मेष राशिका उद्य होता है। इस राशिका अधिकारी मंगल है और प्रथम भावका कारक प्रइ रवि है। इसी लिये प्रथम भावमें योगी, संन्यासी, बरागी, इनका हारीर कैसा रहेगा, निर्वल होगा या सबल १ परमार्थ मार्गमें जानके लिये शरीर योग्य होगा अथवा नहीं १ हठयोग, राजयोग, ज्ञानयोग, कर्मयोग, भक्तियोग, पवन-योग, लययोग, मंत्रयोग, इनमेंसे किस योगका अवलम्ब करेगा १ परमार्थ-मार्गमें बुद्धि कैसे रहेगी १ योगियोंका स्वभाव कैसे रहेगा १ आदि बातोंका विचार प्रथम भावसे किया जाता है। प्रयत्न, सृष्टिकी उत्पत्ति, अष्टांग योगसाधनकी पहली सिद्धी—'यम अद्म, षड्दर्शन, घौति, तेजोधारणा, आस्तिक्य, जिञ्हाथोति, अलंबुषा, महावेध मांडूकी मुद्रा, काकीमुद्रा कपालंघियोति सुजंगिनी मुद्रा, मुक्तासन, महाबहा।

मनुष्यके मुलपर प्रथम भावका बढ़ा प्रभाव होता है। यही कारण है कि योगी और संन्यासीके मुखदर्शनसे मन प्रसन्न होता है और हृद्यमें प्रेम भावना उत्पन्न होती है। किसीने ठीकही कहा है— "साधका निरस्रो आँख और माथा।" इस प्रथम भावके अधिपति भगवान शंकरजी हैं। बाल्य, उन्मत्त व पिशाच इन तीन अवस्थाओं में योगी संसारमें विचरत हैं। इन तीन अवस्थाओं में तीन प्रकारके योगी होते हैं। शानी प्रायंचिक योगी और विदेही। इन सब बातों का प्रथम भावमें विचार करना पहला है।

" मूर्धज्योतिषी सिद्दर्शनम् वेदना ।

स्थूल स्वरूप सूक्ष्मान्वयार्थवत्त्वं संयमाद्धतजयः ॥ " इस सूत्रमें पृथ्वी प्रथम भूतजय दिया है ।

पृथ्वीके गुण व आकृति—गुरुत्व, रूक्षता, आच्छाद्न करना स्थिरता, भिन्न भिन्न प्रकारकी स्थिति, क्षमा, क्वरुत्व, कठिनता और सब्धिणी भोम मोग्यता। वृषभराशि और धनभाव पृथ्वीपर अमल करते हैं। वृषभराशि पृथ्वीतत्व की राशि है। यह सब धनस्थानमें देखना चाहिये।

जलके गण — स्नेह, सूक्ष्मत्व, शुक्कत्व, मृदुत्व, गुरुत्व, शैत्यः स्क्षणशक्ति, पवित्रता व संधि करना। यह सब चतुर्थ स्थानमें देखना चाहिये।

तेजके गुण—उर्ध्व गति, पचनशाक्ति, दहनशक्ति, लघुत्व, पवित्र इरना, तमका नाश करना, प्रकाश यह सब पंचम भावमें देखना चाहिये।

वायुके गुण — वकगति, पवित्रता, दूर ढकेलना, प्रेरणा (अंतः-करणमें होनेवाली) बल, चंचलता, रूपराहित, रुक्षता आदि। यह सब सतमभावमें देखना चाहिये।

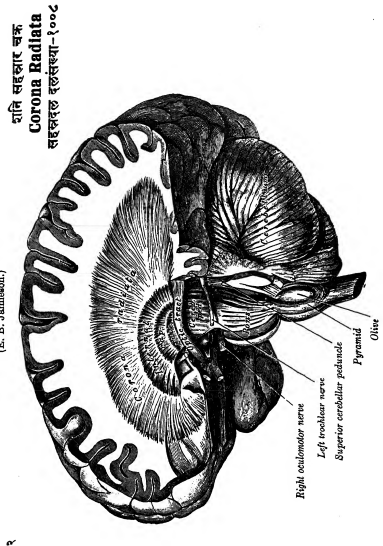
आकाशके गुण—सर्वव्यापी, संधि-भावका अभाव, किसीं आधिकारमें न चलना आदि दशम स्थानमें ये सब गुण देखना चाहिये। इन पंचमहाभूतोंपर अपनी चित्तवृत्तियाँ एकाम्र कर संयम करनेस भूत-जय प्राप्त होता है और भूतजय प्राप्त होनेके बाद इन्द्रियः जयः प्राप्तः होता है। " रुपलावण्यवलबज्रसहंननत्वानिकाय् संपत्।'

# सहस्रारचक ( शनी )

Choroid Plexus of the forth Ventricle

स्थान-मस्तकमें अब सहस्रारकी बात सुनिये। आज्ञा चक्रके उपर अर्थात शरीरके सर्वोच्च स्थान मस्तक सहस्रार कमल (वित्र

Fro. 913.—A dissection showing the course of the cerebrospinal fibres. (E. B. Jamieson.)



चित्र नंबर २

देखिये ) हैं। इसी स्थानमें विवर समेत सुषम्नाका मुठारंभ होता है । एवं इसी स्थानसे सुषुम्नानाड़ी अधोमुखी होकर चलती है। इसकी आन्तम सीमा मूलाधार स्थित योनी मण्डल है। यह सहस्रदल कमल शुभ्रवणी है The fibres of the internal capsule radiate widely as they pass to and from the various parts of the cerebral cortex forming the Corona Radiata (Figure 785) and intermingling with fibres of the corpus collosum ( see Gray's Anatomy page 823) There are 1008 fibres in Corona Radiata. तरुण सूर्यके सहश रक्त वर्ण केशरके द्वारा रंजित अधोमुखी है। उसके पचास दलोंमें अकारसे लेकर क्षकारपर्यंत सबिंदू पचास वर्ण हैं इस अक्षर कार्णिकाके बीचमें गोलाकार चंद्र मंडल है। यह चंद्र मण्डल छत्राकारमें एक उर्ध्वमुखी द्वादश दल कमलको आवृत्त किय है इसमें कई स्थानपर मतभेद मालुम होता है। प्रकारान्तर बम्हरन्थमें सहस्रार नामक एक सहस्र दलवाला महापद्म है। इस कमलके मध्यमें और एक बारह दलवाला कमल है। वह दाद्श दलवाला कमल श्वेत वर्णका है और परम तेज संपन्न है। इस कमलके बारहों पत्तोंमें कमर्शः ॥ ह, स, क्ष, म, ल, व, र, युं, ह, स, ख, फ्रें, यह बारह बीज लिख रहे हैं। उस कमलकी कार्णिकामें अ, क, थ, इन तीन वर्णों के तीन कीन हैं उन कोनोंके मध्यमें ह, ल, क्ष, इन त्रिकोणाकार अक्षरोंके मण्डपमें 'ॐ ' बना हुवा है। फिर योगी ऐसा चिन्तन करे कि इस स्थानपर सुमनोहर नाद बिन्द्मय एक पीठ विराजमान है, उस पीठ (सिंहासन) पर दो हंस खंडे हैं और वहाँ पाइका भी रखी है । उसी स्थलपर गुरुदेव विराजमान हैं, उनकी दो मुजाएँ हैं, तीन नेत्र हैं और वे शुक्कवस्त्रोंसे सुशोभित हैं। उसके शरीरपर शुभ्र चन्दन लगा है। कण्ठमें श्वेत वर्णके प्रसिद्ध पुष्पोंकी माला पढी हुई है, उनके वामपाइवींने रक्तवर्णा शकी (गरुपतनी) शोभा दे रही है; इस प्रकार गुरुका ध्यान करें। कोई कोई आचार्य इस द्वाद्श हुल कमलको "ललनाचक" कहते हैं, यह वर्णन विश्वसारतन्त्रमें मिलता है और यह ललनाचक सहसार और आज्ञा इन दोनों चकके बीचमें है ऐसा ये दूसरा स्थान बताते हैं। कंकाल मालिनी तन्त्रमें लिखा है कि:—

" सहस्र दल पद्मस्थमन्तरात्मान मुज्जवलम् । तस्योपिरनाद् बिन्दोन् मैध्ये सिंहासनोज्ज्वले ॥ तत्रनिजगुर्छ नित्यं रजताचलसन्निमम् । वरिसन समासीनं सर्वाभरणमूषितम् ॥ शुक्क ( क्ल ) माल्याम्बरघरं वरदामयपाणि-कम् । वामोरुशाक्ति सहितं कारुण्येनावलोकितम् । प्रिययासव्यहस्तेन घृतचारु कलेवरम् । वामेनोत्पलघारिण्या रक्ताभरणभूषया । ज्ञानानन्द् समायुक्तं स्मरेत्तन्नामपूर्वकम् ॥

योगी ऐसा ध्यान करें कि जिस सहस्र दल कमलमें प्रदीत अन्तरातमा अधिष्ठित है, उसके उपर नाद बिन्दुके मध्यमें एक उज्ज्वल सिंहासन विद्यमान हैं। उसी सिंहासन पर अपने इष्टदेव विराज रहे हैं, वे वीरासनसे बैठे हैं। उनका शरीर चांदिके सहश श्वेत हैं, वे नानाप्रकारके आभूषणोंसे विभूषित हैं और शुक्रमाला, पुष्प और वस्रधारण कर रहे हैं। उनके हाथोंमें वर और अभय मुद्रा है। उनके वाम अंकपर शाक्ति विराजित है। गुरुदेव करणा दृष्टिसे चारों ओर देख रहे हैं। उनकी प्रियतमा शाक्ति दृष्टिने हाथसे उनके मनोहर शरीरका स्पर्शकर रही है। शक्तिक वामकरमें रक्तपद्र है और वे रक्तवर्णके आभूषणोंसे विभूषित हैं। इस प्रकार उन ज्ञानसमायुक्त गुरुका नाम समरणपूवक ध्यान करना चाहिये। इस कमलकी कार्णिकामें वियुत्त-सहश अकथादि त्रिकोण यंत्र हैं। उस यंत्रके चारों ओर सुधासा-गर होनेके कारण यह यंत्र मणिदीपके आकारका हो गया है। इस द्वीपके मध्यस्थलमें मणिपीठ हैं। उसके बीचमें नाद-बिंदुके उपर हंस पाठका स्थान है। हंस पीठके उपर गुरु पादका है। गुरुदेवही परमाश्चित

चा परब्रह्म है। सहस्रद्र कमलमें चन्द्रमण्डल है। उसकी गोदीमें अमर कलानामक षाडशीकला है। तथा उसकी गोदमें निर्वाण शाकिल्पा मूल प्रकृति बिंदू और विसर्ग शाकिके साथ परमिश्वको वेष्टन किये हुए है। हमारे मतसे ग्रहका अमल-शिन और जर्मन महात्मा गिखतेलके मत में भी शनि ही है। तत्वगुण-आत्मा, नामचक्र-शून्य, लोक, सत्यलेक, नामतत्व-तत्वातीत, तत्वबीज-विसर्ग, बीजका वाहन-बिंदू, देव-पग्बह्म, देव-शाकि-महाशक्ति, यंत्र-पूर्णचंद्र, निराकार, ध्यानफल-अमरमुक्त, देवतावाहन कामनाथ कामेश्वरी, गुरुपाडुका जपसंख्या १०००, तूर्याअवस्था।

# इस चक्रपर ब्रह्मानंदको देखना चाहिये

अकथादि त्रिकोण यंत्र—Fornix, Figure 762 Page 796 Figure 791-Page 826

मणिद्वीप-Insula Island of Reil Figure 775. Page 811 गुरुपाइका-Corpora mamillaria Figure 762 Page 796 Fig. 789

इंसपीठ-Supra pineal recess Figure 779 Page 816 सहस्रदल-Corona Radiata Figure 788 Page 823 देखिये (Grays Anatomy.)

The cerebrospinal fluid is a clear, slightly alkaline fluid, with a specific gravity of about 1007. It contains in solution inorganic salts similar to those in the blood-Plasma and also traces or Protein and glucose. It supports and protects the delicate structures of brain and medulla spinalis, maintains a uniform pressure

ուրան արևան ար

on them, and probably acts as their nutritive fluid. It is produced by the action of the secreting cells which cover the choroid plexuses of the, brain and is normally present at a certain pressure which is not dependent on the arterial or venous blood pressure. Its secretion may be increased (a) by an excess of carbonic acid (b) by volitile anaesthetics, or (c) by an extract of the chorioid plexuses or of the brain. (See Grays Anatomy Page 844).

# THE CEREBROSPINAL FLUID ( सुधासिधू )

The cerebrospinal fluid is a watery fluid (specific gravity about 1005) which is found in the ventricles of the brain, and in the cerebrospinal subarchnoid space. The fluid is formed by the choroid plexus which project into the ventricles; it escapes into the subarchnoid space through the foramina in the root of the fourth ventricle. (Foramen of majendie and foramina of Lusehka). A choroid plexus is much folded process of the Pia mater, rich in blood-vessels; The ventricular aspect of the tufts is covered by ependyma modified to form a glandular epithelium, i. e. the cells are not ciliated are cuboidal, and often contain vacuoles. The proof that the plexus forms the fluid is three fold; (i) there are histor

logical changes (swelling of the cells, etc.) after excessive formation of cerebrospinal fluid, (ii) when the exit from the ventrical e. g. the foramen of menro, is blocked, the ventricle distends; if previously the choroid plexus of the ventricle is removed no distension occurs (Dandy and Black fan); and (iii) fluid has been seen excluding from the surface of an exposed plex us.

Page 665-666 Chapter 47th. Hand book of Physiology

by

Halliburton M. D. and McDowall

इस चकपर सप्त ज्ञान मृमिकाकी साँतवी मृमिका "तुर्यमा" की देखना है। तुरीया अवस्था—" ब्रह्म ध्यानावस्थस्य पुनः पदार्थान्तरापि-फूर्तिस्तुरीय " ब्रह्मचिंतनमें निमम्न इस महापुरुषको पुनः किसी भी समय किसी भी अन्य पदार्थकी परिस्फूर्ति न होना यही ज्ञानकी सप्तम मृमिका तुरीया कहलाती है। इस स्थितिको प्राप्त स्वच्छापूर्वक या परेच्छापूर्वक व्युत्थानको प्राप्त नहीं होता, अपितु एकही स्थिति ब्रह्मीभूत स्थितिमें सद्रारमण करता है। "अस्यामवस्थायाम्योगी नस्वतोनापि परकिय प्रयत्नेन व्युत्तिष्ठते केवलं ब्रह्मीभूत एवं भवति।

योगी होक कहते हैं कि आज्ञा चक्रके ऊपर तीन पीठस्यान हैं । उन तीनों पीठोंका नाम है—विद्वपीठ, नादपीठ और शक्तिपीठ (कला-पीठ) ये तीनों पीठस्थान कपाल देशमें रहते हैं। शक्ति पीठका अर्थ है ब्रह्मबीज "ॐ" कार। ॐकारके नीचे निरालंबपुरी तथा उसके नीचे

शोडशदल युक्त सोमचक है इन दलोंको चंद्रकी १६ कलाएँ कहते हैं उसके नीचे एक गुप्त षडदल पदा है। उसे ज्ञानचक (मनश्रक) कहत हैं। इसके एक एक दलसे कमशः रूप, रस, गंघ स्पर्श शब्द और स्वम ज्ञान उत्पन्न होता है। इसिक नीचे आज्ञा चक्रका स्थान है। आज्ञा चक्रके नीचे तालुमूलमें एक गुप्तचक है इस चक्रको द्वादशदलयुक्त रक्तवर्ण पद्म कहा जाता है। इस पद्ममें पंच सूक्ष्म भूतोंके पंचिकरण द्वारा पंच स्थूल भूतोंका प्रादुर्भाव होता है। इसी स्थानको घंटिकास्थान और दशम द्वार मार्ग कहते हैं। इसी चक्रको कला या ललनाचक ऐसा कोई कोई आचार्य कहते हैं। इस चक्रको Cavernous plexus भी कहते हैं।

### ब्रह्मरन्धचक (राहू)

यह चक्र ब्रह्मरन्ध्रमें है; यह चक्र निर्वाणप्रदान करनेवाला है। इस चक्रमें स्विकांके अग्रमागंके समान धूम्राकार जालन्धर नामक स्थानमें ध्यान करके चित्तलय करनेसे मोक्षकी प्राप्ती होती है। यह स्थान भगवान महाबीर (हनुमानजी) जी का है इस चक्रपर निरानंदको देखना चाहिये।

### ब्रह्मचक

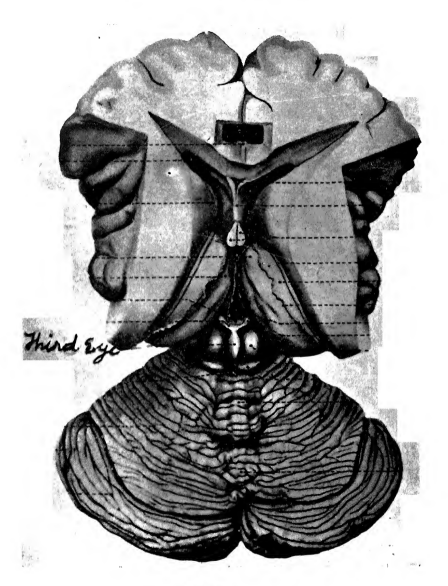
यह चक षोडश दलमें सुशोभित है। उसमें सचिद्—रूपा अर्ध-शक्ति प्रतिष्ठित है। इसमें पूर्णा चिन्मयी शक्तिका ध्यान करनेसे मुक्तिकी प्राप्ती होती है। यह सब लग्नमें देखना चाहिए।

### आज्ञाचक ( शिवका तृतिय नेत्र ) लग्नमें अग्नीचक

ग्रह गुरु जर्मन महात्मा गिखतेलके मतसे भी गुरु Plexus of command.

स्थान:-Region of mind कमलवर्ण श्वेत दो दल-अंग्रेजी Anatomist इसीको Pineal gland और दूसरा दल Pitnit-

### সালাবক—Pineal Gland—মুহ



चित्र नंबर ३

ary Body हैं हैं चक्रका यंत्र—विद्युत्प्रभा युक्त "इतर " अर्धनारी नटेश्वरिलंग है। यह यंत्र महत तत्वका स्थान है। यंत्रका बीज " हुँ कि सह उँ प्रणव है। बीजका वाहन नाद है। और इसके उपर बिन्दु भी स्थित है। यंत्र देव—महाकाल नामक सिद्ध लिंग और शक्ति हाकिनी है। यंत्र लिंगाकार है। यह परमहंस पुरुष है। इस स्थानमें "हंस " पुरुष परमाशिव और उनकी शाक्ति सिद्ध काली "है " ( यह यँ बीज और वायुका स्थान है) जप संख्या— १००० तपो लोक, तत्व-मन (योनि त्रिकोणमें पाताल लिंग) देवता वाहन—शंभु—त्राटककर्म, नेति कर्म, कार्य-संकल्प—विकल्प, रुद्यन्थी, शक्ति हाकिनीका रूप शुक्लवर्णी चतुर्भुजा, षण्मुसी इस दिदलवर्णकी कार्णिकामें त्रिकोणाकृति यंत्रोपरि- लं बीज सहित प्रणवाकार तेजोमय इतराख्य शिवलिंग।विद्यमान है।

### Adnya Chakra

The seat of altruistic sentiments and volitional control, companion, gentleness, patience, renuciation, meditativeness, gravity, earnestness resolution, determination, and magnanimity.

चंद्रामृत या १७ सत्रहवी जीवनकला। इस चक्रमें ज्ञानानन्दकी देखना है। इस चक्रपर सप्तज्ञान भूमिकाकी छठी भूमिका—" पदार्थान भाऽवनी" इसीको देखना पड़ता है"

" अंसंसक्ति भूमिकाभ्यास पाटवाञ्चिरं प्रपञ्चापरिस्फूर्ट्यवस्था गदार्थाः भावनी । अस्यामवस्थायामपरप्रयत्नेन योगी व्युत्तिष्ठते ।

असंसाक्त नामक पांचवी भूमिकाके परिपाकसे प्राप्त पटुताके कारण दीर्घ कालतक प्रपञ्चके स्फुरणका अभाव पदार्थाभावनी भूमिका कह-छाती है। पाँचवी भूमिकामें विश्वप्रपञ्चका विस्मरण अल्प कालतक ही रहता है ओर छठी भूमिकामें यह स्थिति दीर्घकालपर्यंत रह सकती है। इन दोनों भूमिकाओं में केवल समयकाही भेद होता है। इस भूमिकाकों माद सुषु तिके नामसे पुकारते हैं। इस भूमिकामें स्थित महापुरुष देह निर्वाहादि किया भी स्वतः व्युत्थित दशामें आकर नहीं करता। परन्तु अन्यके द्वारा अर्थात् व्युत्थान पाकर किया करता है। दूसरा कोई मुहँमें आप दे देता है तो दाँत और जीमसे खानेकी किया हो जाती है।

Pineal Body or gland. (See figure 760 page 794) Pituitary Body Hypophysis (see fgure 765 Page 800) जब कुंडाउनी आज्ञाचकमें प्रवेश करती है तब य दोनों glands आज्ञाचकको जगते हैं। Madam Blavhatsky ने लिखा है The pulsation of the pituitary body mounts upwards more and more until the cursent finally strikes the pineal gland and the dorment orgen (Adnya Chakra is awakened and set all glowing with the pure Akashik Fire (Kundalini)

### ABOUT THIRD EYE

### IN THE CRANIAL CAVITY.

In the anterior Centre of the frontal lobe of the brain from for eye movements (the lobe of intelligence) from which are issued the orders to move the different parts of our voluntary muscles and which is a pluxus controlled by our thought. This chakra is the Naso-Ciliary extention of the cavernous plexus/ of the sympathetic through the opthalmic division of the fifth cranial nerve, ending in the ciliary muscles of the iris and at the root of the nose, through the supra-orbital foramen. It has two petals or branches (one is called pineal gland, and second is called pituatary body). Here is found the great light the third eye (the Pariatal eye) as it is called and by contemplation of this yogi gains wonder ful and Terrific Psychic powers because this eye is full of fire. It may seem strange, almost in comprehensible, that the chief success in Gupta-Vidya or occult knowledge, should upon such flashes of clairvoyance and that the latter should depend in man, two insignificant excrescences in his cranial cavity.

The Pineal Gland:- This gland, which is a small redish body, is placed beneath the corpus callosum, and rests upon the corpora quadringemina It has composed of tubes and sacculus lined and sometimes filled with epithelial cells, and containing deposites of earthy salts (Brain Sand). A few small atrophied nerve-cells without axons are also seen. In certain lizards, such as Hatteria, and in certain fishes such as the Lamprey, the pineal out growth is better developed and may be paired, One division corresponds to the pineal gland: the other becomes developed.

ped into an eyelike structure connected by nerve-fibres to the habenular ganglian; This third eye situated centrally on the upper surface of the head but is covered by skin.

Page 879 Chapter 59th
The Endocrine Orgens Pineal Gland.
By
Halliburton's Physiology.

The human pineal body is phylogenetically homologous with the parietal eye of cyclostome fishes: Gray's anatomy. Page 798.

It is described separately partly for purposes of convenience and partly because it controls certain automatic bodily activities e-g. the circulation and digestion, over which we have no voluntary control. Every organ of the body over which we have no voluntary control appears to be supplied with two sets of the fibres from the sympathetic and the parasympathetic which have opposite functions.

Page 100 Chapter 9th An Autonomic Narvous System. Halliburton's Physiology.

भागवत्, रामायण, महाभारत तथा पुराणादि प्राचीन प्रंथोंको पदनेसे यह ज्ञात होता हैं कि ऋषिमुनि छोग कठिन तपश्चर्याके पश्चात्. कुछ सिद्धियाँ प्राप्त कर छेते थे। इन सिद्धियोंमें कई अति विचिक्र सिद्धियाँ हैं। एक सिद्धि ऐसी है कि कोधित महात्माकी दृष्टि पडतेही सामनेवाला प्राणी भस्म हो जाता है। इस प्रकारके योगियोंकी चचा करते हए योगेइवर भगवान शंकरके त्रिनेत्रधारी होनेकी कथा पराणों में स्थान-स्थानपर आयी हुयी है। इस कथापर कई दिनोतक मेरा विक्वास नहीं था किन्तु अध्ययनके बाद यह "त्रिनेत्र " सत्य साबित हुआ है। यह जिनेत्र शंकरजिके भारु प्रदेशपर बतलाया गया है। जब योगशास्त्रमें कंडालिनीको जगाया जाता है तब वह ऊपर चढ्ती है। अन्तमें वह शिरमें आती है। इसके बाद दोनों आखोंके बीच मुकुटीमें (आज्ञा चक्रमें) आती है और तभी यह चक्र जगाया जाता है। इस चक्रको योग शास्त्रमें " अग्निचक अथवा शिवका तृतिय नेत्र " कहा गया है। अभी पाश्चात्योंने शरीरपर दो शास्त्र लिखे हैं। एक Anatomy और दूसरा Physiology है। Anatomy में श्रीरका वर्णन किया गया है और Physiology में Functions of every Part of the body है। इन दोनों अन्थोंमें मनुष्यके मास्तिष्कमें आज्ञाचकके बीच तीसरे नेत्रकी चर्चा की गयी है। हमने भी ऊपर इस तीसरे नेत्रका वर्णन दिया है। जब कुंडलिनी आज्ञा चकको जगाती है तब यह तीसरा नेत्र खुळ जाता है। जब खुळ जाता है तब योगीको दिव्य दृष्टि प्राप्त हो जाती है। इस योगीका सामर्थ्य बढ़ाही तीव होता है। जब क्रोधित होकर वह अपने तीसरे नेत्रसे देख हेता है तब सामनेवाला भरम हो जाता है। उपर्युक्त विवेचनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि इस तीसरे नेत्रका ज्ञान द्राविड्रोको था । इन लोगोंने केवल शंकरजीकोही त्रिनेत्रघारी बतलाया है। व स्वतः भी त्रिनेत्रसे परिचित होते हुए इस विषयको उन्होंने कहीं भी लिखकर नहीं रक्ला है। संभवतः लिखकर न रखना यह उनकी भूल हो सकती है क्योंकि योगशास्त्र दाविडोंका है और शंकरजी भी द्वाविड्रोंकेही देवता हैं। शंकरजी आर्योंके देवता नहीं माने जाते।

Anatomy और Physiology लिखनेवाले अंग्रेज शास्त्रकारोंको इस तीसरे नेत्रका कार्य तथा परिणाम बिलकूल मालूमही नहीं है। आप लिखते हैं "The function of the Pineal body in the humen body is Peculiar and uncertain. See Gray's Anatomy Page 798. पाश्चात्य शास्त्रकार योगशास्त्रसे अनभिज्ञ हैं अतप्त इस तीसरे नेत्रके विषयमें अधिक नहीं जानते।

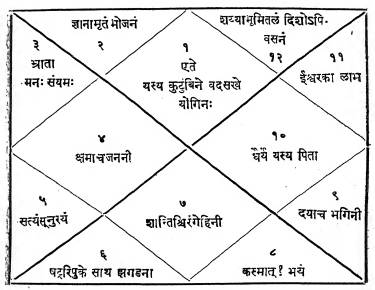
स्रोके गर्भाश्यमें जिस दिनसे गर्भ रहता है उसी दिनसेएक माह तक मातापिताके रज और वीर्यसे उस गर्भमें कलल अर्थात् मूटगर्भ रहता है। इस माहमें उस गर्भपर शुक्रका प्रभाव रहता है; इसी पहले माहमें गर्भमें अस्पष्ट सिर उत्पन्न होता है। इस प्रकार ज्योतिषशास्त्रके पंचीकरणमें लिसा हुआ है।

### द्वितीय भाव

इस भावमें वृषम राशिका प्रभाव होता है। इस राशिका आधिपती शुक्त है। और भावकारक ग्रह भी शुक्त है। यह ग्रह संपत्ती, अन्नपान बताता है। संसारी लोगोंके लिये ज्योतिष शास्त्रने इस भावमें धन संचयका विचार किया है। संन्यासी व साधुपुरुष तो धनसे पहलेही दूर रहते हें इनका शमदमादि षह्साधन संपत्ति है। योगियोंका मुख्य धन शान्ति और ब्रह्मचर्य है। इसमें सबसे श्रेष्ठ धन ब्रह्मचर्य है। "ब्रह्मचर्य प्रतिष्ठायाम् वीयेलाभः" वीर्य लाभसे ओजकी प्राप्ति होती है; ओजकी प्राप्तिसे तेज प्राप्त होता है। यतयो भोगसंग्रहात्" —यितयोंको भोगका संग्रह याने द्रव्य, स्त्री व मानापमान न करना चाहिये क्योंकि इस संग्रहसे उनका अधःपतन या आत्मनाश होता है।

आजकल हम देखते हैं की जो परमेश्वर प्राप्तिके लिये घरबार, स्त्री पुत्र आदि छोड़कर संन्यास लेते हैं और जंगलमें चले जाते हैं वे योगाम्यास कर कुछ सिद्धियाँ प्राप्त करते हैं ओर किसी ग्राममें मठ या आश्रम बांधकर प्रपंचके जिटल जंजालमें फंस जाते हैं। राजा भर्तृहिर अपने " वेराग्य-ज्ञतकमें " योगी पारवारके विषयमें कहते हैं—

### योगीका कुदुंब (Family of Yogi)



भैयं यस्य पिता क्षमाचजननी शान्तिश्चिरमगेहिनी । सत्यंस्नुरयं दयाच भगिनी आता मनः संयमः ॥ शय्याम्भितलं दिशोऽपिवसनं शानामृतंभोजनं । एते यस्य कुटुंबिने वद्मसे कस्मात्भयं योगिनः ?॥

अर्थात् ऐसे योगी जिनके कुटुम्बमें घेर्य पिता है, । क्षमा माता, चिर शानित पत्नी, सत्य पुत्र, दया बहन, मनसंयम माई है और जिनकी भिनतल ही

शया है, आकाश वस्त्र है और ज्ञानामृतही भोजन है उन्हें किस बातका भय है ?

द्वितीय'भावमें इसी कुटुम्बका विचार करना चाहिये। अध्यांग योगं, साधनकी दूसरी सिदी—तियम, पृथ्वीधारणा, माया, उदानवायु जय, त्राटक, नागवायु, हस्तिजिव्हा, दन्तधौति, विगलानाडी, जालंधरबंध, संकटासन गोमुखासन, वृषासन, संचरीमुद्रा, शांभवी मुद्रा, गजकरणी, मातंगिनी मुद्रा आदि विषय। योगाभ्यासमें यशकी प्राप्ति होगी या नहीं १ शुभवाणी या शापवाणी १ सत्यासत्यवाणी, आत्माकी स्वतत्रंता। शमादि षट्साधन संपत्ति १ शम, २ दम, ३ उपराति, ४ तितिक्षा, ५ श्रद्धा, ६ समाधान आदि बातोंका और कंठ कूपे श्रुत्पिपासा निवृत्ति, आद्र्श संयम और आस्वाद संयम, विचार इस द्वितीय भावमें करना है।

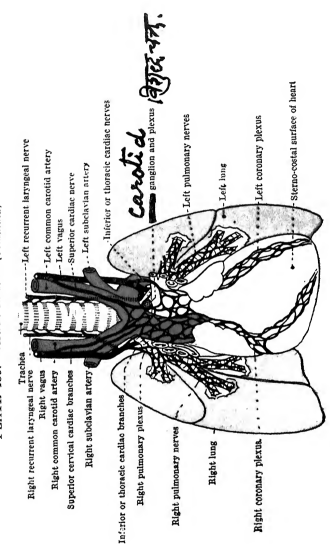
### विशुद्धचक (चन्द्र)

Carotid plexus, pharyngeal plexus

स्थान-इंट, इस कमलका वर्ण-धूम, दल-१६, मातृका-१६ का होता है और इन दलॉपर अँ से अँ: तक १६ स्वरमाने गये हैं। चक्रका यंत्र-पूर्णचंद्राकार और पूर्णचंद्रकी प्रभासे देदिप्यमान है। यह यंत्र शून्य आकाश तत्वका द्योतक है। तत्वका वर्ण-नील, यंत्रका बीज-आकाश हूँ है और बीजका वाहन ॐ श्वेत हस्ती है। लोक-जन, जपसंख्या-१०००, यंत्रके देव और देवशक्ति-पश्च वक्त्र सदाशिव (अर्धनारीनटेश्वर शिवमूर्ती) और पीतवर्णा चतुर्भुना पंचवदना शाकिनी शक्ति है। जालधर पीट-अग्रिजीव, जीवातमाका वास है। महाकालका स्थान-(स्द्रमंथी), गुण-शब्द, यंत्र-शून्यचक्त, ज्ञानेदिय-कर्ण, कमीदिय-वाक् तत्व-आकाश, हस स्थानमें "छगलाण्ड" नामक सिवलिंग है।

### विशुद्ध चम—चंद्र

## PLATE 159,-VAGUS NERVE (Continued)



चित्र नंबर ४

पाँच प्राणों में प्राण-उदान, वर्ण-व्हायोलेटब्ल्यू, कार्य Deglutition Takes the jiva to Brahman in sleep (नींद्रमें जीवातमाकों ब्रह्मके पास ले जाता है) Separates the Physical form the astral body at death देवदत्त वायूका कार्य-प्रawning, हमारे प्राचीन आचार्योंने इस चक्रपर-चंद्रका अमल माना है और जर्मन महातमा गिस्ततेलके मतसे "मंगल यह" अंमल करता है। सप्तज्ञान भूमिका-आंमें "असंसक्ति" नामक पाँचवी भूमिका इस चक्रपर देखना जरूर है।

"असंसक्ति—सविकल्पक समाध्यभ्यासेन निरुद्धे मनिस निर्वि-कल्पकसमाध्यवस्था संसक्तिः ॥ सविकल्प समाधिके अभ्यासके द्वारा मानसिक द्वित्तयों के निरोधसे जो निर्विकल्पक समाधिकी अवस्था होती है, वहीं असंसक्ति कहलाती हैं। इसे सुषुति भूमिका भी कहते हैं: क्यों कि इस भूमिकामें सुषुति अवस्थाके समान बहासे अभेदभाव प्राप्त हो जाता है। यह जगतप्रविक्षको भूला रहता है परंतु समयपर स्वयं उठताही है और किसीके पूलनेपर उपदेश करता है तथा देहनिर्वाहकी किया भी करता है। "अस्यामवस्थायां योगी स्वयमेव व्युत्तिष्ठते"॥

इस चक्रपर मायानन्दकी देखना चाहिये। इस चक्रको उद्गियान कहते हैं।

### Vishudha Chakra

Ego—Altruistic sentiments and affection, grief, regret, respect, reverence, contenments.

र्म्याके गर्भके दूसरे माह पर मंगलका प्रभाव होता है। पहले माहमें स्त्री और पुरुषके जो रज और वीर्य बिन्दू प्रवाही थे, इस महिनेमें घनिभूत होते हैं और मांसपिंडमें मुजाएँ निर्माण होती हैं। इस भावका अधिपति अगवान विष्णु है।

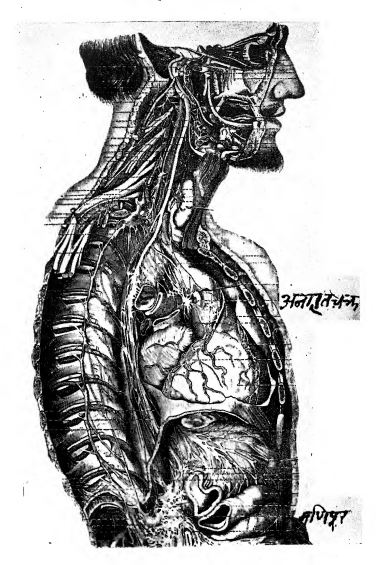
### तृतीय भाव

नैस्गिंक बुंडलीमें इस भावमें मिथुन राशिका उदय होता है। इस भाव और राशिपर बुधका प्रभाव होता है और तृतीय भाइ-कारक यह मंगल है। प्राचीन आचार्योंने इसमें भाई, बहन और पराक्रमका विचार करना चाहिए ऐसा बतलाया है। योगी पुरुष तो भाक बहन छोड़कर चले जाते हैं, इसलिय यहाँ इनका विचार करनेकी जरूरत नहीं है। भाई मनसंयम है (आता मन:संयमः)। राजा भट्ट हरीने बतलाया है योगी पुरुषका मनसंयम अति दूस्तर कार्य है। भगव-द्वीतामें अर्जुन भगवानसे पूछते हैं—चक्कलं हि मन: कुष्ण प्रमाथिबल वद हढम। तस्याहं नियहमन्ये वायोरिव सुदुष्करम्॥ (अर्थात यह मन बहा चक्कल और प्रमथन स्वभाववाला है तथा बहा हढ़ और बलवान है इसलिए उसको वशमें करना में वायुकी भाति अति दुष्कर मानता हूँ कि भगवान श्रीकृष्ण उत्तरमें कहतं हैं—

" असञ्चयं महाबाहो भनोद्धनिंग्रहं चलम्। अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते॥"

(अर्थात हे महाबाहो ! निस्सन्देह मन चश्चल और कठिनतासे वशमें होनेवाला है; परन्तु अभ्यास अर्थात स्थितिके लिए बारम्बार यत्न करने पर वैराग्यसे वशमें होता है, इसलिए इसको अवश्य वशमें करना चाहिये)। यह स्थान बुद्धिका है। इस बुद्धिको अपने बलसे, हठयोगदारा अपने वशमें रखना पड़ता है। मनसंयम ही योगिकि लिये पराक्रम है। साधन चतुष्टय, आसनोंका अभ्यास करना, नेति, कुकरवायु, कोध, पूषा, वायुधारणा, कूर्मासन, उत्तानकूर्मासन, कुककुटासन, कर्णधौति, कपालभाति, (वातक्रम, व्युत्कम शीतक्रम) वज्रोली (धेरंडसंहितांतर्गत) मनश्चकं (बलवान चक्क) Phrenice

### अनाहत चक्र-मंगल



चित्र नंबर ५

Plexus द्वित्ल, अग्नि, माया, परमात्मा, परमहंस, पूर्णागिरीपीठ, आदि बातोंका इस भावमें विचार करना चाहिये। इस भावका अधिपति गणेशाजी है।

गर्भके तीसरे माहमें गुरूका प्रभाव होता है और इस माहमें अंकुर उदर आदि अवयव पैदा होते हैं। श्रावणसंयमश्रोत्राकाशयोः सर्वध- संयमादिव्य श्रोत्रम्।

### चतुर्थ माव

इस भावमें कर्क राशिका उदय होता है, जिसपर चन्द्रका प्रभाव होता है। इस चतुर्थ भावका भावकारक ग्रह चन्द्र है किन्तु मेरी रायमें इसका भावकारक ग्रह शाने हैं। इस भावमें मनुष्य रोज रातको सोता है। निद्रावस्था यह एक प्रकारकी मृत्युकी अवस्था होती है। प्राणंचिक लोग रोज रात्रिके समय सोते हैं किन्तु योगी जागते हैं। भगवान कृष्ण कहते हैं—" या निशासर्वभूतानाम तस्याम जागितें संयमी। यस्यां जाग्रति भूतानि मा निशा पश्यतो मुनेः॥" अर्थात् जिस समय सकल भूतप्राणी (परमार्थ मार्गमें) सोते हैं उस समय संयमी पुरुष (योगी) (परमार्थ मार्गमें) जागते हैं और सकल प्राणीमात्र जिस समय (अपने प्रपंचमें) जागते हैं, उस समय योगी सोते हैं अर्थात् संसारिक जीवनसे आलित होनेके कारण प्रापंचिक बातोंकी ओर स्थान ही नहीं देते। योगी अपने योगाभ्यासमें कितना सतर्क वा सजग होता है यह इस भावमें देखना चाहिये। मठ या आश्रम आदिका विचार इस भावमें करना चाहिये।

### चतुर्थस्थान

अनाहतचक Cardiac plexus ( मंगल )

स्थान—हृद्यदेश, अरुणवर्ण, द्वादशदल, दलके अक्षर "क से दें तक, चक्रका यंत्र-धूम्रवर्ण, षटकोणतथा वायु तत्वका सूचक है। यंत्रका

बीज "यँ" और बीजका वाहन मृग है। पिनाकि सिद्ध लिंग अधी-मुखी है। यंत्रके देव तथा शक्ति ईशान रुद्र उपरहंस और चतुर्मुखी अग्निवर्णी चतुर्भुजा काकिनी शक्ति है। इस चक्रके मध्यमें शक्ति त्रिकोण है। जिसमें विद्युत्सा प्रकाश व्याप्त है। इसी त्रिकीणसे संबंध " बाण " नामक स्वर्ण कान्तिवाला शिवलिंग है, इसीको कल्प वृक्ष कहते हैं जिसके ऊपर एक छिद्र है। इस छिद्रेस लगा हुआ अष्टदलवाला हृत्युण्डरीक नामक कमल है । इस हुलुंडशिकमें उपास्य देवताका ध्यान किया जाता है। (उनासमेत उमेश) जपसंख्या ६००० अग्रिऋषी, महलेकि गुण-स्पर्श, ज्ञाने।न्द्रय-त्वचा, कर्मे।न्द्रय-कर, वाणी-मध्यमा, यँकार बीज वायु, इस चकपर प्राचीन आचार्योंने रविग्रहका अमल बतलाया है। मैंने मंगलको इसं स्थानपर रख्ला है, जर्मन महातमा गिखतेळने रविकी दिया है। सप्तज्ञान भूमिकाओं में "सत्वापात्त" नामक भूमिका है। इसीको इस चकपर देखना चाहिय। सत्वापात्त-निर्विकल्प ब्रह्मात्मैक्य साक्षात्कारः" संशयविपर्ययरहित ब्रह्म और आत्माके तादातम्य अर्थात् ब्रह्म स्वरूपेकात्मत्वका अपरोक्ष अनुभवही सत्वापत्ति नामकी चतुर्थ भूमिका है। यह सिद्धावस्था है। इस भूमिकामें स्थित महापुरुषको "ब्रह्मसत्यं जगन्मिथ्या" का वास्तविक अनुभव हो जाता है.। यद्यपि इस द्शाको प्राप्त पुरुषको जगत्का: भान होता है और शरीर तथा अंत:करण द्वारा सभी कियाएँ सावधानीके साथ होती हैं, तथापि मायावश जीव जिस जगतको सत्य स्वरूप देखता है उस जगतके मिथ्यात्वका उसे यथार्थ अनुभव हो जाता है। यह भूमिका स्वम कहलाती है।

इस चक्रमें प्राणवायू रहता है। वर्ण-पीत, स्थान-हृद्यमें, कार्य-Respiration. सहवायू-नाग, does eructation and hiccough. इस चऋपर विषयानन्दको देखना चाहिये। इस बाण लिंगको खुर्णागिरी पीठ कहते हैं।

### Anahat Chakra

The seat of the egoistic sentiments hope, anxiety, doubt, remorse, conceit, egoism.

ऐसा ज्योतिष शास्त्रमें लिखा है। किन्तु वे संन्यासी लोगोंके घर नहीं होते। "शय्यामूमितलं दिशोऽपिवसनं" ऐसी उनकी पिनिस्थिति होती है। आजकल हम देखते हैं कि सब परमार्थी लोग आश्रम मठ या कुटि बांघते हैं और स्वयं गुरु बनकर शिष्य व शिष्या बनाते हैं और उनके द्वारा द्रव्य प्राप्ति करते हैं। इस प्रकार जिन्दगीके आखिर तक पैसा जुटाते रहते हैं। उनके देहावसानके पश्चात् शिष्योंमें बड़े झगड़े मचते हैं। और इस प्रकार योगीका अधःपतन होता है। कोई भी योगी पुरुष आश्रम, मठ या कुटी बांघेगा या बिना आश्रम मठ या कुटी बांघ समाधिस्थ होगा? उसके जीवनका अन्त होते तक उसकी स्थिति किस प्रकार की रहेगी? अष्टांग योग साधन की चौथी सिद्दी प्राणायाम की स्थिती बताता है। प्राणायाम पुरा होगा या नहीं इसका विचार करना हैं। लययोग, वर्तमान जन्ममें होनेवाले कर्म, जलधारणा, नोलिकम्, इद्धौति, महाबंध, योनिमुद्रा, अन्तर्द्धौति, (वात, वारि व आग्ने छोड़कर) मंडुकासन, उत्तान मंडुकासन।

गर्भके चौथे माहपर स्विका प्रभाव होता है और इस माहमें अस्थि, हाथ-पैर आदि अवयव उत्पन्न होते हैं। हृद्येचित्तसंवित् ॥ वात संयम इस भावकी अधिपति दुर्गा है।

### पंचम भाव

इस भावमें सिंह राशिका उदय होता है। जिसका अधिपति

रवि है। शास्त्रकारोंने पंचम भावकारक ग्रह गुरु बतलाया है किन्तु मेरी रायमें शुक्र और रवि इन दो ग्रहोंका भी उसमें समावेश करना चाहिये। योगी व संन्यासी लोगोंकी कुंडलीमें यह स्थान प्रबल होता है। इतना प्रवल स्थान दूसरा कोई भी नहीं है। जब कोई योगी या संन्यासी योगाभ्यासको प्रारम्भ करता है और अष्टांग योग साधनमें दिये हुये यम नियम आसन प्राणायाम आदिका अभ्यास पुरा करता है उस समय अष्टिसिद्धियाँ या कोई सुन्दर कामिनी योगिकि सामने योगी को योगश्रष्ट करनेके लिये उपार्थित होती है। यह समय योगी की परीक्षाका कठिन समय होता है, क्योंकि इस समय यदि वह स्त्रीके वज्ञीभूत होता है तो योगभ्रष्ट होकर उसका अधःपतन होता है। अष्टांग याग साधनमें पाँचवी सिढी 'प्रत्याहार 'है। प्रत्याहार किसे कहते हैं। मनोमत्तगजेन्द्रस्य विषयोद्यान चारिणः । नियंत्रणे समर्थोऽयं निनाद-निशितांकुशः। चरता न्यक्षुगदिनां विषयेषु यथाक्रमम् यत्प्रत्याहरणं तेषां प्रत्याहारः प्रकीिर्तिः ॥ ( हठयोग प्रदीपिका " पृष्ठ १७६ ) मनमेंसे बाह्य विषयोंका त्याग करते जाना, इसीको प्रत्याहार कहते हैं। प्रत्या-हार की सिढ़ी सफलतापूर्वक चढ जाना एक बड़ा ही दुष्कर कार्य है। विश्वामित्र और पाराहार जैसे महामुनी भी इस अवस्थामें जाकर योगमें न टिक सके तो फिर सर्व साधारण मनुष्यों की क्या कथा है ? किसी ने ठीक ही कहा है—" वातांबुपणीशनात् । तेऽपि स्त्री मुखपंकज सुल-ितं दृष्टवैव मोहंगता। शाल्यनं सघृतंपयोद्धियुतं मुंजंन्ति ये मानवाः ॥ तेषाम् इन्द्रिय निग्रहो यदि भवेत् विध्यत् तरेत्सागरै: ॥ प्रत्याहार परा होगा या नहीं ? इसका विचार यही स्थानसे करना है।

अष्टासिद्धि और स्त्रिके मोह पर शुक्रका प्रभाव होता है। अपने ज्ञानबल और निश्चयवलसे इस मोहको दूर हटाना गुरूका कार्य है। इस कार्य पर गुरूका प्रभाव होता है। इस पंचम स्थानमें पुत्रोत्पत्तिका विचार किया जाता है। इसी तग्ह सत् शिष्यही पुत्र हे समान होता है। इसका भी विचार करना है। इस स्थान पेंच महामूतोत्पत्ति (ब्रह्मसे माया, मायासे कर्म, कर्मसे त्रिगण और त्रिगुणसे पंचमहान भूतोंकी उत्पत्ति हुई है) का विचार राविसे किया जाता है। मोहन्स्स्वाध्याय, समानजय, वज्रोलीमुद्रा, सिंहासन, नौली, गोरक्षासन, उपासना पूर्ण होगी अथवा नहीं ? अध्ययन व अध्यापन, नित्यानित्य वस्तुविवक ईश्वर गुणानुवाद आदि बातोंका विचार इस भावमें करना चाहिये।

गर्भके पाँचवे माहमें चंद्रका प्रमाव होता है और इस माहमें चर्म, अस्थि, नाड़ियाँ आदि गर्भमें उत्पन्न होती हैं। इस भावका अधिपति भगवान शंकरजी है। कूर्मनाड्यां स्थैर्यम् प्रतिभादा सर्वम्।

### षष्ठ भाव

इस भावमें कन्या राशिका उदय होता है जिस पर बुधका प्रभाव होता है। इस भावके कारकमह शिन और मंगल हैं। प्राचीन शास्त्रकारोंने अपने मन्थोंमें ऐसा लिखा है कि छठवाँ, आठवाँ और बारहवाँ स्थान दुःस्थान है क्योंकि इन स्थानोंमें चाहे कोई भी मह क्यों न हो, शुभफल नहीं प्राप्त होता। इसका कारण यही हो सकता है कि षष्ठभावके कारक मह जो शनि और मंगल हैं, दुःख देनेवाले मह हैं। अष्टमभाव और व्ययभावका कारकमह शनि है। इस प्रकार से हम देखते हैं। अष्टमभाव और व्ययभावका कारकमह शनि है। इस प्रकार से हम देखते हैं। अष्टमभाव और व्ययभावका कारकमह शनि है। इस प्रकार से हम देखते हैं। भागिन पहते हैं। प्रापंचिक लोगोंके लिये अशुभफल ठीक ही हैं किन्तु योगी और संन्यासियोंके लिये जोकि घरबार छोड़कर जंगलमें जाते हैं और इन्द्रिय निमह करनेमें सफल होते हैं— यहाँतक कि जिनके लिये और इन्द्रिय निमह करनेमें सफल होते हैं — यहाँतक कि जिनके लिये और इन्द्रिय निमह करनेमें सफल होते हैं — यहाँतक कि जिनके लिये शितोष्टण सुखदुः लेषु तथा मानापमानयोः ' एक ही बराबर है।

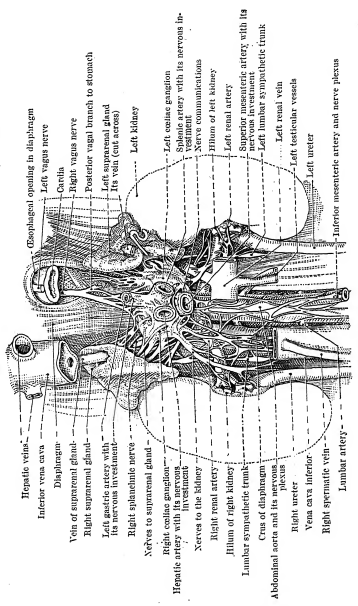
यह स्थान शुभफल देनेवाला होता है। योगी व संन्यासी की कुंडलीमें ये तीनों स्थान अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं। खी, पुत्र, मकान, सेती आदिमें फंसे रहकर त्रिविध ताप भोगे बिना मनुष्यके मनमें वेगम्य भाव उत्यन नहीं होते। इस स्थानमें शितोष्ण सुखदु:स, मानापमान आदिका विवार करना चाहिये। अष्टांगयोग साधनमें छठवीं सिदी "धारणा "हे ? "धारणा "किसे कहते हैं ? "देशवंधिश्वत्तस्य धारणा"। पातंजल योगसूत्रमें पहले विभूतिपादको भी यही अर्थ दिया हुआ है। अपनी चित्तवृत्तियाँ अन्य विषयोंमें न स्थिर कर, नाभिचक, हृदय, उर, कंट, मुस, नासिकाका अग्रमाग आदि दस स्थानोंमें ही स्थिर करना इसीको "धारणा" कहते हैं। "समानवायु, सगुण साक्षातकार, संकल्प, मत्सर, जलधारणा" "अयुक्ताभ्यासयोगेन सर्वरोग समुद्भव: " अर्थात अयुक्त अभ्यास सब प्रकारके रोगोंकी जह है। उड्डीयानवंध, मूल-शोधन, शलभासन, पश्चिमोत्तानासन, नाभिचके काव्य ब्यूह ज्ञानम् आदि बातोंका विचार इसी भावमें करना है।

गर्भके छठवें माह पर शानिका प्रभाव होता है। इस माहमें त्वचा व रोम पैदा होते हैं और गर्भमें हलचल उत्पन्न होती है।

किसी भी योगी पुरुषके छिये काम काधादि षड्रिपु होते हैं, जिनमें सबसे महान व दुर्दम्य दुरुमन "काम" होता है। व्यासजीन अपने सूत्रमें कहा है—"मातास्वसादुहितृशा नेक शय्यासनी भवेत। बलवान-।भिद्रिय ग्रामो विद्वांसमपिकर्षति ॥ संगात् संजायतेकामः। कामात् कोधो भिजायते ॥" भगवान श्रीकृष्णजीने अर्जुनसे कहा है—" जहिशतुं महा-बाहो कामस्पं दुरासद्स् "। इन घड्रिपुओंको जब तक जीत नहीं लिया जाता तब तक प्रमार्थका मार्ग निष्कटंक नहीं होता। Alan Leo अपने ग्रन्थमें लिखते हैं—" The sixth house is the most mystical house" इस छठवे स्थानमें अन्तर्ज्ञान, स्वप्नमें दृष्टान्त

## मणिपूर चक्र—रवि

# PLATE 217.—CŒLIAC PLEXUS 1797-47



होना, पिशाच देवतादिका दर्शन होना, आदि बाते देखना चाहिये। यही कारण है कि मैंन इस स्थानका अधिपतित्व नेपच्यूनको दे दिया है। इस भावका अधिपति भगवान भैरव है।

### षष्ठ स्थान मणिपूरचक

Solar plexus, Epigastric plexus, Coeliac plexus, Region of Sun. रवि

स्थान:-नाभि, दल-दश, दश दलोंका अंग्रेजी नाम 1 Phrenic 2 Hepatic 3 Lienal 4 Superior gastric 5 Supra Renal 6 Renal 7 Spermatic 8 Superior Mesentric 9 Abdominal aortic 10 Inferior mesentric ব্যক্তা वर्ण-नील, लोक-स्वलोंक, दलोंके अक्षर-हैं से फें तक, तत्व आग्ने रबीज बीजकावाहन मेष, गुण-रूप, ज्ञानेद्रिय-चक्षु, कमेद्रिय-चरण, रुद्रासिद्धलिंग, इस चक्रका यंत्र त्रिकोण है। इसके तीनों पार्श्वमें द्वारके समान तीन "स्वस्तिक" स्थित है। यंत्रका रंग-बाल राविके समान है। यंत्रके दव और शाक्ति-वृद्धरुद् और त्रिवक्त्रा चार हाथोंकी भेघवर्णसमान वर्णकी लाकिनी शाक्ति है। जपसंख्या ६०००, कार्य तेज, प्रसरण उष्णवाह देवतावाहन-रुद्रनन्दी, कर्मद्रिय-गृद, विष्णुयंथी (इन यंथीयोंमें स्थानका मतभेद दिखाई देता है ) प्राचीन आचार्योंने इस चक्रपर मंगल ग्रहका अधिष्ठान दिया है । हेकिन मेंने स्विको दिया है। जर्मन महात्मा गिस्रतेलने शुक्रको दिया है। इसीको वहवानल कंद कहते हैं। पांचप्राणोंमें एक प्राणवायकोः देखना है। स्थान-नाभि, वर्ण-हरा, कार्य-अन्न पचनेका कार्य-(Digestion), सहवायु कुकरवायु-कार्य भूख और प्यास निर्माणः करना । इस चक्रपर कर्तव्यानन्द (कर्मयोगानन्द) देखना है।

सप्तज्ञान भूमिकाओं में तीसरी भूमिका " तनुमानसा " इस चक्रपर देखना है " तनुमानसा " निदिध्यासनाभ्यासेन मनस एकाग्रतया सूक्ष्म वस्तु ग्रहण योग्यता तनुमानसा। निदिध्यासन (ध्यान और उपासनाका अभ्यास) में मानसिक एकाग्रता प्राप्त होती है, उसके द्वारा जो सुक्ष्म वस्तु के ग्रहण करने की सामर्थ्य (योग्यता) प्राप्त होती है उसे तनुमानसा कहते हैं। ये तीन भूमिकाएँ जाग्रत भूमिकाएँ कहलाती हैं। क्योंकि इनमें जीव और ब्रह्मका भेद स्पष्ट ज्ञात होता है। इनमें स्थित व्यक्ति साधक अमाना जाता है; ज्ञानी नहीं।

### About Solar Plexus

The SOLAR PLEXUS lies on the posterior abdominal wall in the relation to the abdominal aorta and behind the stomach. The plexus is continuous with subordinate plexuses Diaphragmatic, Superior, Mesentric, and Aortic, and by means of the HYPO-GASTRIC NERVES the aortic plexus becomes continued into the hypogastric plexus which again FORMS CHIEF ORI GIN OF THE PELVIC PLEXUS.

The Discectional Anotomy

by
Late Dr. Cunningham
M, D, F, R. S & C.
LONDON.

जो योगसाधक (किसी भी प्रकारका योग हो) जबतक इस चक्र को जीत नहीं सकता तबतक योगी नहीं हो पाता, इसिलिये सबसे बड़ अमहत्वका यह चक्र हैं। योग साधककी जबतक देहावस्था नहीं छूटती, जीवतक सब प्रयत्न व्यर्थ हैं।

## ধ্বাথিষ্ঠান বন্ধ—গ্ৰুদ্ধ

PLATE 231,—SACRAL PLEXUS 47/8 WIN-45K . Lumbar sympathetic trunk Anterior primary ramus of 4th lumbar nerve .;

-- Anterior primary ramus of 5th lumbar nerve Descending branch.

Promontory of sacrum Lumbo-sacral trunk Superior gluteal nerve To glutæus medius.

Anterior primary ramus of 1st sacral nerve

2nd sacral nerve Sacrum To glutæus minimus - -

To tensor fasciæ latæ---

Sacral sympathetic trunk

-3rd sacral nerve

To piriformis. . To gemellus superior.

5th sacral nerve (coccygeal plexus)

Ganglion impar

To gemellus inferior\_\_

To quadratus femoris. -

Coccygeal glomus (coccygeal body) Sciatic - - Inferior gluteal nerve

'Pelvic splanchnic nerves To obturator internus\_ Posterior cutaneous of thigh-

Ischium

To bulb of urethra.

'To external anal sphincter 'Pudendal To transversus perinei To ischio-cavernosus-

To bulbo-spongiosus

Dorsal nerve of penis or of clitoris

· Perineal nerves

To levator ani

चित्र नंबर ७ Deep branches Superficial or cutaneous (skin of scrotum and penis)

201

### Manipoor Chakra

In the production of sleep and thirst and the expressions of passions like jealousy. shame fear, stupefaction.

### सप्तम भाव

इस स्थानमें तुला राशीका उदय होता है जिसका स्वामी शुक्र है। शास्त्रकारोंन इस भावका भावकारक यह शुक्र ही दिया है। शुक्र ज्ञानी और योगी है और तुला राशीमें ही ज्ञान है। अष्टांग योग साधन-में सातवी सिदी "ध्यान" है। प्रापंचिकोंका ध्यान "स्त्री और धन" एवं योगियोंका ध्यान "ईश्वर" है।

इस स्थानमें मनुष्यप्राणीका गुप्त कर्म देखा जाता है। जिस प्रकारसे खीके साथ संभोग कार्य गुप्त रीतिसे किया जाता है उसी प्रकारसे योगी आसन प्राणायाम, मुद्रा, ध्यान, समाधि आदि कर्म गुप्त रीतिसे करते हैं। योगी यह सब कर्म प्रकट रीतिसे करता है या गुप्त रीतिसे। योगी खी जनसंमर्द्में फसेगा या अलग रहेगा, काम, व्यान वायु जापश्चर्या, थलबस्ति, मत्स्येन्द्रासन, मयुरासन, ईश्वरसे प्रेम करेगा या नहीं।

### स्वाधिष्ठान चक

Hypogastric Plexus. Prostatic Plexus যুক

स्थान—बस्ती, वर्ण-सिंदूर, दल-षड्दल. बाल सिद्धलिंग खडांगुल, जपसंस्था ६०००, बीन-वँ, दलोंके-अक्षर-वँ में में ये रँ लँ, देवता-विष्णु और देवशिक-चार हाथोंवाली दोमुख और आकाशवर्णकी राकिनी है। इस चक्रका यंत्र जलतत्वका चोतक है। और यंत्रका आकार अर्धचंद्राकार है। इस अर्धचंद्राकार यंत्रका रंग चंद्रवत् शुभ्र है। बीजका चाहन मकर है। वँकार बीज वस्त्ण, गुण-रस, ज्ञानेंद्रिय-रसना, कमेंद्रिय-

लिंग, लोक-भुवलोंक, अधिकारी-ब्रम्हा सृष्ट्याधिकारी, कार्य-आप आकुं-चन, रसवाह, देवता-वाहन-विष्णु, गरुड, कमें द्विय, हस्त, प्राचीन आचार्योंने इस चक्र पर शुक्र प्रहका अमल दिया है जर्मन महात्मा गिस्ततेलने बुधको दिया है। गिस्ततेलके मतसे में सहमत नहीं हूं क्योंकि इस चक्र पर भगवान विष्णुका अधिष्ठान प्राचीन आचार्योंने दिया है और भगवान विष्णु षडगुणेश्वर्यका और षड्विकार का मालिक है। यह प्रेश्वर्य ल्ला भग और षड्विकार इस चक्र पर रसा है इसलिये शुक्र अधिष्ठान बराबर है।

इस चक्र पर सप्तज्ञान भूमिकाओंका "द्वितीय भूमिका—विचारणा " गुरुमुपसृत्य वेदान्त वाक्य विचारात्मक श्रवण मननात्मिका वृत्ति—सुवि-चारणा" श्रीसद्गुरुके समीप वेदान्त वाक्यके श्रवण मनन करने वाली जो अन्तःकरण की वृत्ति है यह सुविचारणीं कहलाती है।

पंच प्राणोंमें न्यान नामक वायू इस चक्रपर अमल करता है। वर्ण-गुलाबी, स्थान—सन क्रिशिमें, कार्य-ग्लामिसरण, सहवायू—धनंजयः Causes Decomposition of Body, इस चक्रपर मिक आनन्दः देखना चाहिए।

### Swadhisthan Chakra

This chakra the sacral plexus with six branches concerned in the excitation of sexul feelings with the accompaniments of lassitude, stupor, cruelty, suspicion, contempt.

गर्भके साँतवे माहमें बुधका प्रभाव होता है। इस माहमें चेतना आरः
• नास्तृन उत्पन्न होते हैं। इस भावका अधिपति प्रभु रामजी है। इसः
आदिका विचार इस भावमें करना है।

### अष्टम भाव

मानवप्राणीको कई गृद्यांग होते हैं जिसमें धाय और छिंग हैं। इस ग्रह्मांगपर वृश्चिक राशि और मंगल ग्रह इनका प्रभाव माना जाता है। अष्टम भाव मृत्युस्थान कहलाता है। यह स्थान गृद है और वृश्चिक राशि भी गृढ है। लेकिन इस भावके भावकारक यह शनि महाराज होते हैं। वृश्चिक राशि हठयोगी बनाती हैं; वैसे तो दुःख देनेवाली राशि है। शनि महाराज मनुष्यको मृत्यु और ईश्वरी ज्ञान प्रदान करते हैं। यह स्थान गृह्य होनेसे यहाँ पर गृद्ध विषयोंका विचार करना है। अष्टांग योग साधनमें आँठवा अंग "समाधि" करके हैं। इस विषय पर ध्यान देना चाहिए। योग शास्त्रमें ऐसा कहा है कि "ध्यान बहुत काल तक जब स्थिर होता है तब इसीको समाधी कहते हैं। समाधी इसीको कहते हैं कि बाह्य जगतको भूला जाता है और स्वश्रीर की आसक्ति छट जाती है तथा एकाम चित्त होता है। समाधि दो किस्मकी होती है-१ ली संप्रज्ञात समाधि और दूसरी असंप्रज्ञात समाधि। इस भावने संप्रज्ञात समाधीका विचार करना है। वृश्चिक याने बिच्छू कहलाता है। बिच्छू यह प्राणी हर हमेशा घरके अड्रोस पड्रोसमें जिस जगह पर मनुष्यका हाथ न पहुँच सके ऐसी जगह पर या छोटे २ विवरमें अपना वास्तव्य करता है। ऐसे नमुनेका और प्राणी है उसका नाम "साप"। मनुष्यके मुदद्वार समीप एक नाडी आई है उसीको योग शास्त्रकारोंने सर्प कहा है। यह सर्पेह्रप नाडी मनुष्यको ईश्वरी ज्ञान प्रदान करनेवाली है। 🕬 नाडी कहाँ है इसीका विवेचन प्रथम करना है। रीट की हड्डीके नीच गुरद्वारके ऊपर माँसका एक छोटासा ठोस गोला है। अंग्रेजी अनाटमीमें जिसका Glomus coccygeum or Gland of Laschka कहत्त

हैं। इसीको ही योगशास्त्रमें " स्वयंमू लिंग " कहते हैं। छोटे वचें को कभी कभी टहीके समय उनके गुददारसे एक माँसका गोला बाहर आता है। उसको अपने ऊंगलीसे अंदर दबाना लगता है। यह स्वयंभु लिंग है। इस स्वयंभू लिंगके शक्तीपर मनुष्य की शक्ति ।निर्भर है। इस स्वयंभू लिंग को वह सर्परूप नाडी साढ़ तीन चक्करसे वेष्टित हुई है और वह अपना मह नीचे गुदद्वारकी तरफ करके सोई है। योग शास्त्रमें इसी नाडीको कुंडालेनी कहा जाता है। यह नाडी सपीकृति है। ऐसा हठयोगशास्त्रमें ''कुंडली कृटिला-कारा संपत्रत् परिकीर्तिता । साहाकिश्वालिता:येन समुक्तोनात्र संहाय:॥" कहा है। बहुत प्राचीन कालसे द्रविड आदि लोगोंने ऐसा काफी अनुसन्धान किया है जब मनुष्य यत्न करेगा तो परमेश्वरी ज्ञान प्राप्त कर लेगा। यह ज्ञान मानवी शरीरसे ज्ञात होता है और मानवी शरीरमें जो मेरुदण्ड करके कहते हैं; यह मेरुदण्ड ईश्वरी ज्ञानका कीष होता है। यह कंडाहिनी ईश्वरी ज्ञानको प्राप्त कर देनेवाली नाडी मानवी श्रारिमें किस स्थानमें वास्तव्य करती है यह निश्चित् समझा नहीं जाता। इनमें बहुत मत भेद हैं। इसलिये इन सब मत भेदें को हम प्रकाशित करते हैं। ाज्ञीव स्वरोदयमें निम्न लिखित पाया जाता है। " नामिस्थानम कन्दोर्ध्व अंकरा देव निर्गताः । दिसप्ताति सहस्राणि देहमध्ये व्यवस्थिताः । नाडिस्था कंडली शक्ति भूजंगाकार शायिनी। ततो दशोध्वंगा नाड्यो दशेवाधः प्रतिष्ठिताः "॥ नाभिस्थानमें जो छंद है इस इंदसे बहात्तर हजार नाडि़याँ निकलके सब शरीरमें फेली हुयी है। इसी नाडीमेंसे एक नाड़ी कुंडलिनी नामसे निकठी है और वह नाड़ी निदिस्त है। योग तत्वामृतमें छिखा है कि " बन्दस्य मध्यमें गार्गि सुषुम्ना संप्रतिष्ठिता । पृष्ठ मध्यें रिथते नासासह मूर्घान माग्ता॥ शिरासमावेश्य मुखेनमध्ये स्वपुच्छमास्थेन निगृह्य सम्यक् । नाभौ सदातिष्ठति कुंडालिसा विया समाधाय निबोध-

येत्ताम" ॥ इस नााभस्थानमें जो कन्द् है उसमेंसे सुघुम्ना नाड़ी निकली है । इस कन्द्रमें कुंडालेनी है ।

बंबईके सुपरिचित् डॉक्टर के. वसंत गंगारामजी रेळे महोद्यने Mysterious Kundalini नामक ग्रंथ लिखा है। उसमें Kundlini and its Location करके एक परिच्छेद दिया है। उसमें Right Vegus Nerve यही कुंडलिनी होती है ऐसा बताते हैं। लेकिन डॉक्टर महोद्य योगशास्त्र हा बिलकूल न जानते हुए उनकी बड़ी मूल हा गयी है।

में उपर दिये हुए मतोंसे सहमत नहीं हूं। कारण यह है कि जब कुण्डलिनी मूळाधारके ऊपर और नामिस्थान पर मानी जाय तो तीन चक्र मूळाधार, स्वाधिष्ठान और माणिपूर और दो ग्रांथियोंका मेदन नहीं हो सकता। इसिलेंग्र कुण्डलिनी इस जगह पर नहीं हो सकती। मेरा मत यह है कि यह चीज भिन्न स्थानपर होनी चाहिये।

अब हम दूसरा मत बतलाते हैं। नीचे दिये हुए योगी और कुछ लोग कुंडलिनी मूलायार चक्रमें हे ऐसा लिखते हैं।

महाराष्ट्राय महान विभूती और भक्तियोगी ज्ञानेश्वर महाराज इन्होंने अपनी "ज्ञानेश्वरी " नामक भगवद्गीतापर जो टीका लिखी है उसमें " १२ वें परिच्छेदमें " कुंडलिनियचा टेंमा। आधारी केला-उमा ॥५०॥ तेसी वेंडियात सोडिती। कविति आंग मीडिती। कंदावरी क्राकी। उठिली दिसे ॥ २०॥ ज्ञांनेश्वरं महाराज कंद याने मूलाधार चक ऐसा बताते हैं। हठयोग प्रदीपिकामें लिखा है "कन्दोर्ध्व कुण्डली

शाक्तः शुभ मोक्ष प्रदायिनी । बन्धनायच मूढानां यस्तां वेक्तिस वेद्वित् । बन्धनायच मूढानां यस्तां वेक्तिस वेद्वित् । बन्धन्तद्धाः मुखंनित्य मुखेनाच्छाय तिष्ठति ॥ प्रसुप्त भुजगाकारा पद्मतन्तु निभा शुभा। प्रबुद्धा वान्हियोगेन वजत्यूर्ध्वं सुष्टम्णया । मूछाधारमं कुंडाछिनी है आर वह नाडी कमळतंत्र्के बराबर है गोरक्ष पद्धतीमं उपरका मत दिया है।

" मूलाधारे मूलवियां विद्युत कोटि समप्रभाम । सूर्य कोटि प्रतीकाशां चंद्र कोटि द्वां प्रिये ॥ बिसतन्तुस्वरूपां तां बिन्दु त्रिवलयां प्रिये । ( ज्ञानार्णव तंत्र )

कुण्डले अस्याः स्तः इति कुण्डलिनी ।
मूलाधारस्य वन्ह्यातम तेजो मध्ये व्यवस्थिता ॥
जीव शक्तिः कुण्डलाख्या प्राणाकाराय तेजसी ।
महा कण्डलिनी प्रोक्ता परब्रह्म स्वरूपिणी ।।
शब्द ब्रह्ममयी देवी एकानेकाक्षराकृति ।
शक्तिः कुण्डलिनी नाम बिसतनतु निभा शुभः ॥
(योग कुण्डल्युपनिषद्)

यदोष्ठसितश्रृंगार पीठात् कृटिल रूपिणी । शिवार्क मण्डलं भित्वा दावयन्तीन्दु मण्डलम् ।! (योग शिखोपनिषद्)

### श्रृंगार पीठ-आधारचक

चेरण्ड, संहितामें " मूलाघारे आत्मशक्तिः कुंडली परदेवता । शायिता भुजगाकारा सार्ख त्रिवलयान्विता । मूलाघारे कुंडलिनी भुजंगा- कार रूपिणी। जीवातमा तिष्ठति तत्र प्रदीपक्रिका कृतिः॥" तंत्र सारमें छिसा है "ध्यायेत् कुण्डिलिनी स्क्ष्मा मूलाधार निवासिनीम्। तामिष्ट देवता रूपां सार्द्ध त्रिवलयान्वितम्। कोटि सौदामिनी भासां स्वयंभुलिंग विष्टिनीम्। तामुत्थाय महादेवी प्राण मन्त्रेण साधकः"॥ देवीतन्त्रमें यही मत दिये हैं "या मात्रा त्रपुंषीलता तनुलसत तंतुस्थिति स्पर्धिनी। वाग् बीज अथमे स्थिता (मूलाधारमे स्थित) तव सदांतामन्महे ते वयम्। शक्तिः कुण्डिलिनी ति विश्वजनन व्यापार बध्योद्यमो। ज्ञात्वेत्यं न पुनः स्पृशन्ति जननी गर्भेंऽभंकेत्वं नरा॥ देवीतंत्र॥

" कुंडिलिनी शक्तेंरवस्थात्रयविद्यते । यद्यास्मिन् चके कुमारी कुमारावस्थामापन्ना । प्रथमंसुप्तो स्थिता मन्द्रयते मन्द्रंस्वरं करोति । पूर ६ हिरण्मयी ब्रह्मा विवेशो पराजिताः ॥ यजेंदे

### प्रथम-आधारचक

इसमें कुण्डलिनी मूलाधार चकमें है।

एक मत और पाया जाता है उसमें लिखा है कि "मूलाघारा व्ययंगुलादृष्ट्वें प्रसूतभू जगाकारां स्वयंभु लिंगवेष्टितां विसतन्तु निभां सोमसूर्योग्नि
क्विणीं तिहित्वल्लीनिमां कुण्डिलिनी ध्यात्वा सुषुम्ना मार्गेण तां ब्रह्मरम्बेनयेत् ॥ लक्ष्मीस्तुति ॥" कुण्डिलिनी मूलाघार चक्रके दो अंगुल ऊपर है।
यह ऊपर दिये हुए मतोंके अनुसार कुण्डिलिनी नाभिस्थानमें और
मूलाघारके ऊपर को माना जाय तो अनवस्था प्रसंगको प्राप्त होना
है।" क्योंकि सब योगशास्त्रके ग्रंथोंमें और सब तन्त्रग्रंथोंमें एकही मत प्रद्शिंत किया है वह यह है कि कुण्डिलिनी षड्चकोका और तीनों ग्रंथि-

योंका मेदन कर ब्रह्मरन्ध्रमें चढ़ती है। आद्य आचार्य शंकराचार्यजीने अपने "योगतारावली और सौंदर्यलहरीमें लिखते हैं "अपराजिता कुण्ड-लिनी शक्तिः षट्चकाणि मित्वा भूयोभूय प्रविश्ति"॥ योगतारावली, और 'महीम् मूलाधारे कमपि माणिपूरे हुतवहं। जलं स्वाधिष्ठाने हृदि मस्त् आकाशमुपरी ॥ मनोऽपिश्रूमध्ये सकलमिप मित्वा कुलप्यं। सहस्रारे पद्मे सहरहिस पत्याविहरसे॥ " चित्रिणी नाड़ी कुंडलिनी होती है। इसका प्रमाण सुनिष्।

" उद्घाटयेत्कपाटन्तु यथाकुञ्चिकया हटात् । कुण्डिलन्या तथा योगी मोश्चद्वार विभेदयेत ।। सध्ये सुषुम्णा तन्मध्ये वज्राख्या लिङ्ग मूलतः । तन्मध्ये चित्रिणी सुक्ष्मा बिसतन्तु सहोद्रा । मूलात्सहस्रार स्तत्तदन्तर ब्रह्मनाडिका ॥ येन मार्गेणगतन्यं ब्रह्मस्थान निरामयम् । मुखेनाच्छायतद्द्वारं प्रसुप्तापरमेश्वरी ॥

> महायोग विज्ञान, पृष्ठ ४०-४१ द्वितीय प्रकाशन लेखक-श्री योगानन्द जी ब्रह्मचारी स्वर्ग आश्रम ऋषिकेश देहरादून

पराशक्तिः कुंडिलिनी बिसतन्तु तनीयसी । लिला सहस्रनाम ।

. पड्चक निरूपण नामक प्रथमें इस कुण्डलिनीका निश्चित स्थानः बिया हुआ है उसे देखिये। "तनमध्ये चित्रिणीसा प्रणव विलिसता योगिना योगगम्या। त्तातंत्पमेया सकल सरिकान मेक्समध्यान्तर स्थान॥ मित्वा दैदीप्यते तद प्रथन रचनया शुद्ध बोध स्वक्तपा। तन्मध्ये ब्रह्मनाडी हरमुख कुहरात आदि देवान्त संस्था॥१॥ विश्वन्माला विलासा मुनिमनिस लसत्तन्तुक्तपासुसूक्षमा। शुद्ध ज्ञान प्रबोधा सकल सुसमयी शुद्ध बोध स्वभावा॥ बम्हद्वारं तदास्ये प्रविलस्ति सुधाधार गम्य प्रदेशं। ग्रांथिस्थान तदेतद्वदन मिति सुषुम्णाख्य नाड्या लपान्ते॥ २॥

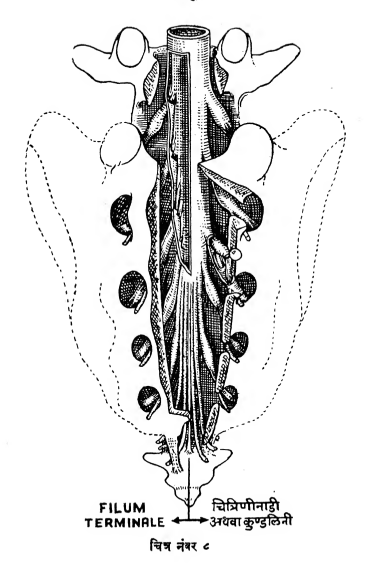
तंस्याय्दे विसतंतु सोदर छसत सूक्ष्मां जगनमोहिनी। बम्हद्वार मुखं मुखेन मधुरं सन्छादयन्ति स्वयम् ॥ शङ्खावर्तनिमानवोनचपला मालाविलासास्पदा। सुप्ता सर्प समाशिवोपरिसलत् सार्द्ध त्रिवृत्ताकृति॥ ३॥

प्रथम श्लोकमें कहा गया है कि चित्रिणी नाड़ीका स्थान "—मेरु मध्यान्तर स्थान—" मेरु दंड के भीतर मध्य स्थानमें है Cauda Equina से निकलकर coccyx में मिलती है दोनों बाजूकी तरफ सुषुम्ना और बजा नाड़ी है और बीचमें चित्रिणी नाड़ी है। इस नाड़ीको में कुंडालिनी कहता हूं। इस चित्रिणी नाड़ीको अंग्रेजी अनॉटमिस्ट Anatemist Filum Terminal कहते हैं। "Below the end of of the spinal cord, the Pia Mater though, at first, retaining its tubular form, afterwards becomes suddenly reduced in size, and finally prolonged as a sheath to the delicate thread-like continuation of the spinal cord, the filum terminale or

central ligament. Its glistening and silvery hue distinguishes this ligament amidst the surrounding bundles of nerve-roots.

कुंडिहिनी क्या चीज है, यह अंग्रेजी ॲनॉटिमिस्ट लिखते हैं-

The Medulla spinalis or spinal cord is the elongated nearly cylindrical part of the central nervous system which occupies the upper twothirds of the vertebral canal. It's average length in the male is 45 C. M. (about 18 inches) its weight is about 30 gms. It extends from the leval of the upper border of the atlas vertebra to that of the lawer border of the first or upper border of the second lumber vertebra. Above it is continuous with the brain, below, it ends in the conus medullaris from the apex of which a delicate nonnervous filament, the Filum Terminale descends as far as the first segment of the coccyx. The Filum Terminale is a delicate filament about 20 c. m, (about 8 inches) in length prolonged down wards from the apex of the conus medullaris. Its upper part or Filum Terminale Internum about 15 c.m. (about 6 inches) long is continued within the tubular sheath of dura mater and reaches, as far as the lower border of the second sacral vertabra. It is surrounded by the nerves



forming the Cauda Equina, but can be readily distinguished from them by its bluish-white colour. Its lower part, or Filum Terminale externum, is closely invested by, and adherent to the dura, it decends from the apex of the tubular sheath of the dura mater and is attached to the back of the first segment of the coccyx. The Filum Terminale consists mainly of fibrous tissue continuous about with that of the pia mater but adhering to its outer surface are a few strands of nerve fibres which probably represent rudimentary second and third caccygeal nerves, further, The Central coccygeal canal of the medulla spinalis is continued downwards into it for 5 c. m.

अमेरिकन अनाटामिस्ट अपने ग्रंथमें । लिखते हैं किं --

#### ABOUT FILUM TERMINALE

In the midst of this bundle you will be able to rick out a slender, silvary looking thread, the Filum Terminale or Central Ligament. Continuous with the apex of the conus medullaris, this terminal filament runs down the middle line amongst the nerve-roots the lower end of the dural cavity. There it pierces the dural sheath

and receiving an investment from it, decends to be attached to the back of the coccyx.

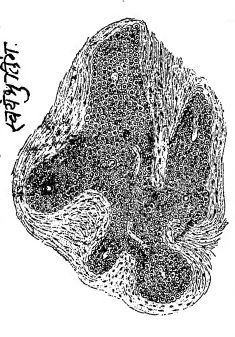
"The Filum Terminale begins at the foramen magnum, where it is continuous with periosteum, and dura mater of the brain and ends opposite the second or third piece of the sacrum in the thread like filum terminale externum which anchors the end of the dural tube to the back of the coccyx." Page 245-47 Chapter III, Anatomy of the brain, cord, and Autonomic System, The Practitioners Library of Medicine Surgery, Vol I America.

यह नाड़ी ८ इंच लंबी, रेशमके तंतुके समान तेजस्वी, प्रकाशमान सूक्ष्म, पतली और बड़ीही नाजूक है। इतनी नाजूक है। कि प्राचीन मंय-कारोंने " लुतातन्तूपमेया—याने मकड़ी दूसरे सूक्ष्म जीवोंको पकड़नेके लिये जो घरके कोनेमें जाल बनाती हैं (She is fine like the spider's thread) उसका तंतु इतना सूक्ष्म होता है कि आखोंसे देख सकते हैं किन्तु वह इतना बारोंक है कि हाथमें पकड़नेसे विशेष स्पर्श नहीं होता। यह लसततन्तु बिसतन्तु, त्रपुषीलतातनुलसत तन्तू इस नामसे बतलाया गया है। यह चित्रिणी नाड़ी (Filum terminal) कुण्ड-लिनी होती है। इसके और भी प्रमाण सुनिए सभी योग शास्त्रकारोंने यह कहा है कि कुण्डलिनी " स्वयंभू लिंग " को विष्टत है। इसलिय प्रथम स्वयंभू लिंग शरीरमें किस इथानपर है यह निश्चित करना जरूर है।

अंग्रेजी शारीरशास्त्रज्ञ Gray अपने अनाटमीमें कहते हैं।

# स्वयंभुलिंग—मंगल

Fig. 1163.—A section through an irregular nodule of the glomus coccygcian, × 85. (Sertoli.) (From Quain's Elements of Anatomy.)



The section shows the fibrous covering of the nodule, the blood vessels within it, and the epithelial cells of which it is constituted.

## चित्र नंबर ९

## The Glomus Coccygeum

The Glomus Coccygeum (Coccygeal Body) is placed in front of, or immediately below the tip of the Coccyx, It is about 2-5 M. M. in diameter and is irregularly oval in shape, sevaral smaller nodules are found round or near the main mass. (See Gray's Anatomy old copy. Figure 1116 page 1208) दुसरा अमरीकन anatomist अपने ग्रंथ जिसते हैं।

The coccygeal Body (Gland of Laschka) Glomus Coccygeum has no known function, but is probably connected with that stage of development in which the tail was a prominent factor. It is found in front of the tip of the Coccyx. This gland is not uncommonly the seat of neoplastic growth at times malignant in character. The gland has capsul from which fibres connective tissue invade the substance of the organ to divide masses of epithelial cells. Numerous arterial branches remify through the structure.

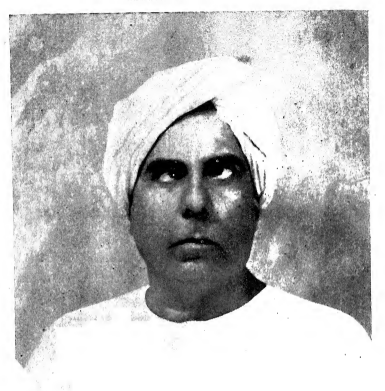
Page 510

The Endocrine Glands
Anatomy and Physiology
by
Jessie Feiring Williams, M.D.
इस स्वयंभ डिंगका स्थान मैंने निश्चित बताया है।

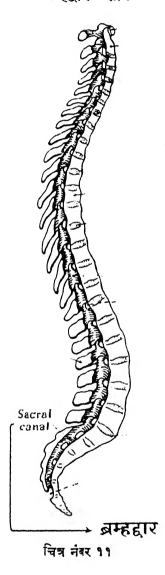
ऊपर दिये हुए प्रमाणसे पाठकोंको ज्ञात होगा कि कुण्डिलिनी क्या चिज है। इस विषयमें और एक ठोस प्रमाण दिया जाता है। "योनिस्थान-कमांचि मूलघितं कृत्वा हढं विन्यसें-नेंद्रे पादमधैकमेव हदये कृत्वा हनुं सिखरम्। स्थाणुः संयोमतेन्द्रियोऽचल हशा पश्येत् अवोरन्तरं। ह्योतन्मोक्ष कृपाट मेदजनं सिद्धासनं पोच्यते॥११॥ गोरक्ष पद्धति पृष्ठ २०।" अर्थ सर्वोत्कृष्ठ दो आसनोंमेंसे प्रथम सिद्धासनकी विधिमें कहते हैं कि गुदा और लिंगके बीचमें योनि (कुण्डिलिनिका) स्थान है इसको वामपादकी पद्धीसे हढ़ पीडेन (दबाव) करे। दाहिन पैरकी एड़ी लिंगके ऊपर लगाकर दबावें दोनों पैरोंकी एड़ीयां नीचे ऊपर बराबर हो जाती हैं। इनके दबावसे योनिस्थानके तले ऊपरके दो इंदिय गुदा उपस्थ रुक जाते हैं। तदनन्तर हृदयके चार अंगुल ऊपर चिबुक (ठोडी) स्थिर करें और समस्त इंदियोंसे मनको हटाकर एकाय चित्त करें तथा दोनों नेजोंसे अचल हि कर अमध्यमें देखता रहे।

इस मोक्षरपी द्वार खोलनेपर बताया हुआ मोक्ष मार्ग दिखाता है। यह द्वार कुण्डालेनीसे रुका हुआ है। सुषुम्णादार उसे खोलकर मोक्ष मार्गके (सुषुम्णाके) द्वारा मोक्षस्थान सहस्रद्रुकमल कर्णिकां-तर्गत परमात्मामें पहुँचानेके यत्न करता है यह सिद्धासन है। गोरक्ष पद्धति श्लोक २१ वा पृष्ठ १०। सिद्धासनसे एक बात सिद्ध होती है कि कुण्डालेनीका निश्चित स्थान इस आसनमें वाम पादकी एड़ीसे योनि स्थान पिड़ीत करना है, तात्पर्य यह है कि कुण्डालेनीको जगानेकी रीति इस प्रमाणसे ज्ञात होगी और दूसरा प्रमाण भी देखिए—षड्चक निरूपण श्लोकमें कहा है। तन्मध्ये बम्ह नाडी हरमुख कुहरात आदि

## भ्रूमध्यदृष्टी—शनि



## व्रम्हद्वार—शनि



देवान्त संस्थाः ॥ बम्हदार मुखंमुक्षेन मधुर संद्यादयन्ति स्वयम् । इस
श्लोकमें "हरमुख कुहर एसा शब्द है इसका अर्थ क्या होता है ।
तो कुण्डालिनीको ऊपर सहस्रार चक्रमें चढनेके लिये जो रास्ता है।
उस रस्तेको दरवाजा होता है, इसको अंग्रजी अनाटामिस्ट Sacral
canal कहते हैं । यह मेस्तदंड के नीचे और Tip of the coceyx
के उपर है। The Spinal cord ends Blindly in the
Filum Terminale, and is apparently closed there.
The Sushumna is said to be closed at it base
called the gate of Brahman (Brahmadwara)
until, by Yoga Kundalini, makes its way through it. चित्र देखिये।

(It is called in Anatomy Sacral Canal)

इस प्रमाणसे भी ज्ञात होता है कि कुण्डाहिनीका मूहाधारके नीचे वास्तव्य है। ऊपर दिए हुए अनेकों प्रमाण तथा मेरी ओरसे भी दिए गए प्रमाणोंसे पाठक इस विषयको भही भाँति समझ सक्षेंगे।

कुण्डालिनी क्या चीज है यह निश्चित करना शेष रहा है। इसके विषयमें भी बहुतसे मतभेद पाये जाते हैं। मत १— यह कुण्डालिनी केवल तेज मात्र है। इस विषयका एक प्रमाण सुनिए—

त्हित्कोटि ज्योतिर्युतिद्कित षह् ग्रंथिगह्नं । प्रविष्टं स्वाधारं पुनरिष्ट सुधावृष्टि वपुषां । किमप्यष्ट त्रिशंत्किरण सक्लीभूत मनिशं । भजे धामं श्यामंकुच भरनतं बर्वरकचम ॥ ८॥ चतुष्पत्रान्तः षड्दलपुटः भगान्त स्निक्य । स्फुर द्विगुद्धन्हि सुमणि नियताम सुतियुते ।

> ಶ್ರೀ ಚೆಂಪ್ರಶೇಖರಭಾರತೀ ಪುಸ್ತಕ ನಿಕೇಷಣ ಶ್ರೀ ಸಡ್ವಿದ್ಯಾಸಂಜೀವಿನೀ ಪಾತವಾಲಾ ಶೃಂಗೇ ತಿ

ष्डश्रं भित्वाऽदौदशदल मथद्वादशदलं । क्लाश्रंचयाश्रंगतवातिनमस्ते ागिरिसते ॥९॥ देवी पंचस्तवी। इस श्लोकका आधार लेकर कातिपय विऑसोफिस्ट लोगोंन झुठे ग्रंथ लिखे हैं उन लोगोंको योगशास्त्र बिल-कुछ नहीं समझा है और न समझ सकेगा। देखिये C. W. Leadbeater. G. C. Arundale ये कैसे भूलमे पडे हैं। Aurther Avelon afterwards sir john Woodraff Calcutta High court justice इन्होंने Serpent Power नामक प्रथ ालिसा है उनको भी यही शंका थी कि मुलाधार चक्रके नीचे कुंडलीनी है। इस विषयमें मैंने एक डॉक्टर महाश्चयसे पूछा था। I am told that recent microscopic investigations by Dr. Cunningham have disclosed the existance of highly sensitive gray matter in the Filum Terminale, which was hitherto thought to be mere fibrous cord." Page I07, The-Centres of Letuses. Serpent Power by Aurther Avelon. 3451 सारांश यहां दिया जाता है।

स्वामी शिवानन्द हृषीकेश (हरिद्वार) अपने Kundalini yog नामक प्रथमें Filum Terminal यह नाड़ी कुंडिलनी होती है यह छिला है। फिर स्वामीजीन ऐसा भी लिला है कि मानवी शरीरमें जो घड़चक है यह सब चक्र लिंग शरीरमें है न कि स्थूल शरीरमें। में इस मतसे सहमत नहीं, मेरे विचारसे स्वामीजीकी यहाँ बड़ी मूल हुयी है। इस सारे विवेचनसे आपको ज्ञात होगा कि कुण्डिलनी क्या चीज है। कुंडिलनी इतनी विचित्र और अगम्य क्यों ! इस बारेमें में इतनाही कहता हूँ कि जब यह कुंडिलनी रीटकी हड़ीके अंदर है तबतक यह चित्रिणी नाड़ी

कहलाती है और रीढ़की हर्ड़ाके बाहार आकर स्वयंभू लिंगको चेष्टित होती है तब इसे कण्डलिनी कहते हैं। जब यह नाड़ी सिद्धासनसे और प्राणवायुसे नीचे दबानेसे और अपानवायुको ऊर्ध्व गती देनेसे जगाई जाती है तभी इस नाड़ीमेंसे "सूर्य कोटिःसम अभा: " ऐसा असामान्य तेज बाहर निकलता है और यह तेज अथम मलाघार चक्रमें प्रवेश करता है। इस मुलाधार चक्रमें ही कंद् है। इस इंद्रपर यह शक्ति प्रथम आती है। इस इंद्रेक बारेमें भी मत-भेद पाया जाता है। इसपर भी विचार करना आवश्यक है। शिवस्वरो-दय इस ग्रंथमें नामिक नीचे जो कंद माना गया है इस मतको आयुर्वेदीय प्रथकार "सुश्रुत और वाग्धट" अपने सार्थ सुश्रुत संहिता और सार्थ वारभट ग्रंथमें "नाभिस्थान चार अंगुल विस्तार रहनेवाला केंद्र है ऐसा कहते हैं। फिर योगतत्वामृतमें पाया जाता है "ऊर्ध्वी में दादधीनाभेः कन्दयीनि खगाण्डवत् । तत्र नाडयः समुत्युद्धा सहस्रांणां द्विसप्ताति ॥ कंद्रस्थानं मनुष्याणा देह मध्याहस्रवांगुलम् । चतुरंगुल विस्तार मायामंच तथा विधम् । अंडाकृति वदाकारं भृषितंच त्दगादिभिः॥ में द्रके ऊपर और नामीके नीचे बस्तीमें। (यहभाग नाभिस्थानके नीचे और ऊपरके श्रीरका भाग इसको बस्ती कहते हैं।) मरगी के अण्डे समान कंद होता है। इस प्रभाणसे विरुद्ध षड्चक निरूपण में लिखा है गुदात्तु द्वंगुठादृष्ट्वं मेंद्रातुद्वयंगुठादणः इस कंदका स्थान गुदाके ऊपर २ अंगुल और मेंद्रके नीचे २ अंगुल है इससे यह समझमें आता है की यह कंद्र योनिस्थानमें हैं। मेरे मतस यह बराबर है कारण "अंग्रजी अनारामिस्ट लिखते हैं " The fibres of the sympathetic form NETWORKS FORM WHICH PROCEEDS THE DISTRIBUTION TO VISC-

ERA " (देखिये Sympathetic plexus का चित्र) उपर्युक्त विवेचनसे आपको ज्ञात होगा कि कुण्डालिनी मूलाधारके नीचे है। यह नाडी होती है और इस नाडीसे भयंकर तेजस्वी तेज निकलता है। यह दोनों मिलके कुण्डालिनी होती है। कुण्डालिनी सुषुन्ना मार्ग Canalis centralis मेह्ददंडके मध्यमें जो विवर हैं उस मार्गको सूष्ना मार्ग कहते हैं।

## THE CENTRAL CANAL OF THE MEDULLA SPINALIS

The Central canal traverses the entire length of the medulla spinalis. The gray substance in front of the canalis named the anterior gray commissure; that behind it; the posterior grey commissure. The anterior grey commissure is thin, and incontact anteriory with the anterior white commisure; it contains a pair of longitudinal veins, one on either side of the middle line. The posterior gray commissure reaches from the central canal to the posterior median septum; is thinnest in the thoracic region, and thikest in the comes medullaris. The central canal is continued upwards through the lower parts of the medulla oblongata and opens into the fourth ventrical of the brain; below it reaches for a short distance (5-6 c. m.) into the filum terminale. In the lower part of the conus medullaris

मूलाधार चक्र-विध

Plate 14.—TRACIS OF THE STINAL CORD. (A Golf":

路路

canalis contralis स्बयं भूतिंग और कुडाले नीका स्थान Sympathetic Plexus
The Fibres of the Sympathetic form Networks,
Plexuses, from which proceeds the Distribution
to Viscera, etc.

us,

चित्र नंबर १३

चित्र नंबर १२

it exhibits a fusiform diletation, the terminal ventricle; this has a verticle measurement of from 8 to 10 m.m. is triangular on cross section with its base directed forwards and tends to undergo obliteration after the age of forty years

Throughout the cervical and thoracic regions the central canal is situated in the anterior third of the medulla spinalis in the lumbar enlargement it is near the middle; and in the conus medullaris it approaches the posterior surface. It is filled with cerebrospinal fluid and lived by ciliatul, columnar epithelium, which is encircled by a band of gelatinous substance, the substantia gelatinosa centralis. This gelatinous substance consists mainly of neuroglia but contains, a few nerve-cells and nerve fibres: it is traversed by processes from the deep ends of the cells which line the central canal (Gray's Anatomy page 750)

This filament is the atrophied remnent of the lower part of the embryonic spinal cora. It extends from the end of the spinal cord viz, 1st

by

J. Ryland, Whiteker.

B. A. M. B.

Pages 6, 9, 15.

कुण्डालिनी मेरूदंडमेंसे बम्हरन्ध्रमें चढ़ती है और षड्चकोंका भेदन करती है। इस जगहपर एक शंका उपस्थित होती है। कि जब कुण्डालिनी मेरूदंडमेंसे ऊपर चढ़ती है तो बाहरके चक्रोंका भेदन केसे होता है। इसका स्पर्धाकरण ऐसा है कि षड़चकोंमेंसे कुछ नाड़ियाँ निक्लकर मेरूदंडको लिपटी हुयो हैं और मेरूदंडमेंसे कुछ नाड़ियाँ निक्लकर षड़चकोंमें जाकर मिली हैं। अंग्रेजी अनाटमीम इन नाड़ियाँ निक्लकर षड़चकोंमें जाकर मिली हैं। अंग्रेजी अनाटमीम इन नाड़ियाँका नाम Spinal Ganglia लिखा है। Spinal Ganglia को बुंडलिनी घक्का मारती है इस कियासे सब चक खुलकर शुद्ध होते हैं। इस प्रकार परमेश्वरी ज्ञान देनेवाली नाड़ीका विवचन इस अष्टमस्थानमें करना है। इस मावमें मुखाधार चक्रको देखना लगता है।

## मूलाधार चक

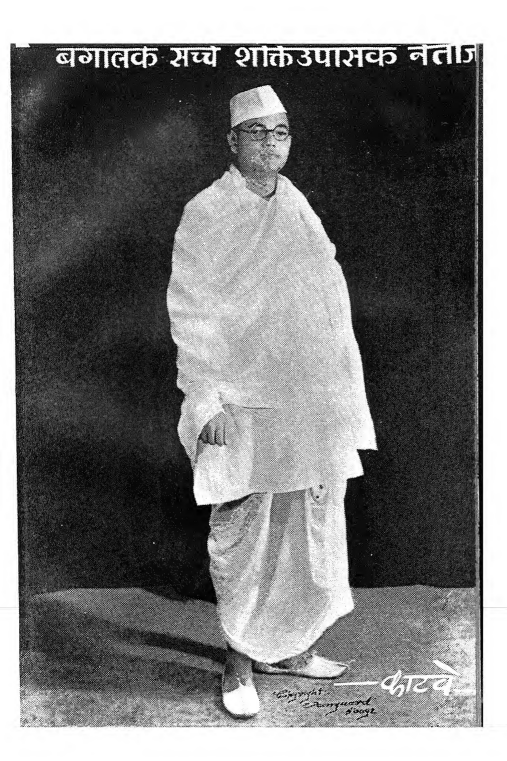
Pelvic Plexus. নুঘ

रक्तवर्ण, मगाक्काति; तीन आवर्त, चतर्देल, दरोंके अंग्रेजीनाम-Pelvic plexus, 2nd-The middle Haemorrhoidal Ple-

xus. 3-The Vesical Plexus, 4th-The Prostatic Plexus. ४ मातृका वँ शुँ षँ सँ, सरस्वति द्विरण्डनामक सिद्धलिंग देवतागणेश,शक्तिडाकिनी, शक्तिरूप एकवक्त्रा, चार हाथोंवाली, सवर्णवर्ण, न्यंत्र पृथ्वी तत्वका और <del>च</del>तुष्कोण है, यंत्रकावर्ण-पीत, **वीज ठॅं,बीजकावाहन**— चेरावत हस्ती, जपसंख्या६००,स्थान-गुद्र और लिंगके बीचमें योनिस्थानमें, अलोक, गुण-गन्ध (देव-ब्रह्मा वैश्वानर ) ज्ञानंद्रिय-नासिका, क्रेंब्रिय स्थान-योन-The voni that is in the centre of this chakra is called kama and it is beloved and worshipped by sidhas. बहायंथी, परावाणी, ल कारबीज पृथ्वी, कार्य-मुथ्वी संकलीकाण गंधवाह, देवता बह्मा, अष्टकोणशूज, दो नाडियां,-इल्बला और कालधामिनी, बस्तीकर्भ, कुण्डालेनीके बीचमें महाप्रकृति, अपानवाय-संत्रेकावर्ण गुदद्वार-Ejection of urinal Falces सहवाय कर्म-प्रक खोलना और बन्द करना। इस चकपर निजानंद हो देखना है। सप्तज्ञानकी भामिका शुभेच्छा नामक होती है। शुभेच्छा किसे कहते हें "नित्यानित्य वस्तु विवंकादिपुरसराफलपर्यवसायिनी मोक्षेच्छा "इसीको शुभेच्छा कहते ेहें। इस चक्रपर यह भागिका देखना है। इस चक्रपर मेरे मतसे बुध ग्रहका अमल होता है और जर्मन महात्मा गिखत अके मतसे इसपर चंद्रभाका अमल होता है ?? The Adhara, the Sacro-coccygeal Plexus, with four branches, nine Angulis (about six inches and a half) below the solar plexus. (Kanda, brahmagranthi); the source of a massive pleasurable aesthetia, voluminous organic sensations of repose, an inch and half above it, and the same distance below. The membrum viril

(mehana) is a minor centre called Agnishikha,.. इस स्थानमें समाधिकी और मृत्यकी अवस्था भी समाधि और मृत्यु इन दोनोंने बहुत फर्इ है। मृत्युमें ज्ञान और चेतना नहीं पंत समाधिमें ये दोनों मौजूद हैं। फिर शरीरकी अवस्था खेनोंमें समान रहती है। इस भावमें योगीयोंकी मृत्य किस प्रकारसे होगी ? योगी योग बलसे देहत्याग करेगा या रोग बलसे ? अपनी इच्छासे त्याग करेगा या मृत्यूकी इच्छासे ? योगीके देह त्यागते समय प्राण ब्रह्मरन्ध्रसे जायेगा या अन्य मार्गसे ? योगी लोगों का आयुष्य कितना है ? आदि ये सारी बातें देखना है। जिन योगी लोगोंने अपनी इच्छासे देह छोड़ दिया है उनके नाम-स्वामी रामतीर्थ आपने जल समाधी ही. योगिश्वर पव्हरीबाबाने इच्छासे अग्निकाष्ट मक्षण किया, मेरे गरुदेव ब्रह्मीभत ब्रह्मचेतन्य गोंदावलेका महाराज, श्रीमत ब्रह्मीभूत योगीव्यर विद्यानन्द सरस्वती महाराज बेलापूरकर, (नगराजिला) ब्रह्मीभृत टेंबे स्वामी आदि योगीश्वरोंने अपनी इच्छासे जीतेजी समाधी लेकर देह छोड दिया । श्रीमंत के. नागयण महाराज केडगाँव कर इनकी मृत्य रोगबलसे हुई। यागीकी फुंडुली अर्थात् जनमपत्री देखकर उनकी आयुर्भयीदा सामान्य ज्योतिषियोंकी शक्तिके और ज्योतिष के बाहरे हैं। क्योंकि पूर्णावस्थाको पहुँचे हुए योगी पुरुष योगबलसे अपनी आयुर्मर्यादा बढ़ा सकते हैं। कारण योगी अपने योगबळक अपना प्राण बह्यांडमें रखकर मृत्युको घाका देते हैं; मतलब यह है कि मृत्य इनके स्वाधीन हैं।

योगिओंको चाहिए कि वह अपने रहनेके छिए आश्रम कुटी,या मठ नहीं बांधना चाहिए। जिस प्रकार विच्छ घरके कोनेमें रहता है वैसेही योगी



जंगलमें निर्मा निर्मित फा यागिरिकन्द्रमें रहना चाहिये। किंतु हठ योग अद्मिषका में मठ बंधने के लिये मछिन्द्रनाथने अनुज्ञा दो है। निष्न श्लोक देशि सुमिन्ने निर्मुद्रवे । धनुः प्रमा णप्यत्वे । शिलाभिक्त देशि सुमिन्ने निरम्द्रवे । धनुः प्रमा णप्यत्वे । शिलाभिक्त वर्षिते । एक एते मिठिकामध्ये स्थालव्य हठयोगिनः । । अल्पद्वारम्रान्ध्र गर्त्त विव्यं नद्रयुच नीचायतं ॥ सम्यक् गोमया सांद्र लिखामानलं निर्मेष जन्तु निज्ञत । जाह्य मण्डपक्ष्मवेदि रुचिरं प्राकार संविधितं । अतं योग मठस्यलक्ष प्रकिदं सिद्धे ही अग्रमेष समभ्य सेत । भगवत गीलाक सर्विचनता विविधिता। गुरुषादिष्ट मार्गेण योगमेष समभ्य सेत । भगवत गीलाक द वे अध्यायमें भगवा नकहते हैं "शुचौदेशे प्रतिष्ठाप्य स्थिता सनमहत्व नः वै नात्युं चिठ्ठतं नातिनीचं चेला नि न कुशोत्तरम् ॥ इस प्रकारमे मठके लक्षण करेनेक लिये हैं। यह सब बिक्स लिए १ मेरी रायमें अपना अभ्यास पूर् करनेक लिये हैं। यह सब बिक्स जिल्ही जस्तत नहीं है।

इस भावमें और इईबातें देखना है। कियायोग, हाउयोग, क्रू-नाड़ी, शांखिनी नाड़ी, जलंडास्ती, महामुद्रा, सिद्धासन, मूलबंध, अध्विनी -सुद्रा, शांकिचारन मुद्रा, श्वा सन, भुजंगासन और प्रकायाप्रदेश बिधा आदि विषयों पर विचाच करना है।

गर्भके आठवे महह पर लक्ष्यास्वामीका प्रभाव राता है। इस महिमें आर्थको पूर्व जन्मका समरण होता है।

इस भाव पर भगवान इंदिरजीका अमल है।

वंगाळके एक सब्ब शांक उपासक नेताजा

महान का त्विकारी सर्गीया मोलाना मोहम्मद बरकत उहास्टी मौत हो मर्द्ध किन्तु उनकी आजादीकी मावना अमर है और वह सादा अमर रहेगी। सभी का न्तियोंका अन्तरीष्ट्रीय ह्वय होता है। होई कान्ति एक देश या एक भोगोलिक क्षेत्रमें सीमित नहीं रहती बल्कि वह तमाम देशोंको प्रभावित करती है। इस लिये किसी भी देशके कान्तिकारी शहीदको सारी दुनियाके आजादी-पसन्द लोग अपना शहीद मानते हैं और इसीलिये उससे प्रेम करते हैं, उसकी इज्जत करते हैं और अद्धाके साथ उसकी याद करते हैं। ये शहीद आजादींके उस राज—मार्गको निर्माण करते हैं जिसपर देर—सबेर दुनियाकी सभी कोमोंको चलना है। अगर ये शहीद न होते तो दुनिया एक अधेरी जगह बन जाती।

यह सच है कि एक महान क्यान्तिकारी की मृत्युं होगई। किन्तुः यह भी सच है की क्यान्ति जीवित है और सद्यके लिये जीवितः रहेगी।.

## देखिये

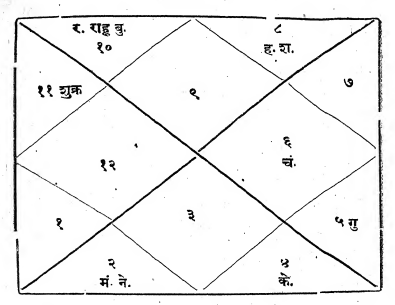
स्वर्गीय मौलाना मोहम्मद् बरकत उल्लाहका जीवन वृतांता देशदृत--रविवार ता. १३ जनवरी १९४६

## नेताजी

जनम तारीख २३-१.१८९७ दिन उष:काळमें ४ बजके २० मिनिट, जनमस्थल-कटक, ओगसा। अक्षांश २०-२०, रेखांश ८६-० सूर्योदयसे शनिवार चाळू होता है।

लग्न घनु, घनुलग्नका नववाँ अंश उदित होता हैं। घनस्थानमें रिक राहु बुधः, तृतियस्थानमें शुक्र, घष्ठस्थानमें स्तंभीत मंगल नेपच्यून, अष्टमस्थानमें कतू, भाग्यस्थानमें वकी गुरु, दशमस्थानमें चंद्र, व्यायः स्थानमें शिनि, वकी हैं।नेवाला हर्षल।

## लप्तकुंडली



हजारों बरसोंसे बंगालमें शक्तिपूजा चल रही है। जबतक यह सची शिक्तपूजा वास्तविक चलती थी तबतक बंगाल स्वतंत्र था। उसकी ओर कोई वक्रह्मिसे न देख सकता था। यहाँ स्वामाविकही प्रश्न उत्पन्न होता है कि सच्ची शिक्तपूजा क्या है और किस प्रकारकी होती है। शक्तिके दो अर्थ हैं। एक अर्थ शिक्त "बल " और दूसरा योगशास्त्रानुसार अर्थ कुंडिलिनी है। बंगालपर मुसलमानोंका आक्रमण होनेके पहले पहल बंगाल वाममार्भीय था। वाममार्ग याने कुंडिलिनीको जगानेका कार्य है। यह सक वाममार्भीय तंत्रऔर यामल ग्रंथ देखनेसे मालूम पड़ता है। इन ग्रंथोंमें शिक नाम कुंडिलिनीका है। शिक्तनाम काली है। "उमाकात्यायनी गौरी काली

हैमवातिश्वरी " इत्यमर:। काली नाम शिव पत्नि पार्वर्ताका और योगशास्त्रमें काली नाम कुंडिलिनीका है। इससे एक बात सिद्ध हो गयी कि बंगाल पहले पहल ईसा की बारहवी शताब्दिके पहले योगमार्गीय था चारहवी हाताब्दीसे योगमार्ग भूल कर एक पत्थरकी चार हाथोंवाली, गलेंमें नररुंड पहनी हुई, हाथमें हथियार, नम्न, भयानक उम्र और डर पदा करने वाली ऐसी एक भयानक स्त्री मूर्ति बनाकर इन लोगोंने उसका नाम रख्ला काली। इस पत्थरकी काली पुजा सुक्त हुयी और उस मूर्तिक सामने अजापुत्र याने बकरेको बली देते और उपका मट्टण बनाके खाते और ऊपरसे मेच पति बस यह हुयी काली पूजा। हालमें बंगालमें इसी प्रकारकी दुर्गा पूजा चल रही है, यह झूटी पूजा है। यह सची काली पूजा नहीं है बल्की यह पूरा अध:पतन है। इसाकी पंद्रहवी शताब्दीमें सची काली पूजा महाप्रभु भगवान गौरांग उर्फ निमाई और निताई इन्होंने किया। पंद्रहवी शताब्दीसे अवतक कतिपय सचे शक्ति पुनक होगये। उनमेंसे बंगालकी वीर्रमणी राणी भवानी होगई। इसके बाद भगवान रामकृष्ण परमहंस और स्वामी विवेकानंद हो गये । सन १९०८ से फिर सचे काली उपासक पैदा हो रहे हैं। इनमें बाब अरविंद घोष प्रधान हैं। महान क्रान्ति कारी तथा महान महात्मा ये दोनों सचे शक्ति उपासक होते हैं। सन १९०८ सारुसे जिन्होंने स्वातंत्र्य युद्धेमें अपने शरीरका त्याग किये कोई निर्वासित होगये यह सब सचे शांकि उपासक होते हैं। हालमें चरम और परम महानकान्तिकारी सुभाषचंद्र बोस यही हैं। इन्होंने इस सारे संसारभर अपना नाम कमाया और अपने नेताजी उपपद लगा लिया। भारतवर्षको स्वतंत्र करनेके लिये अपना सर्वस्व अर्पण किया और निर्वा-सित हो गये। मान लिजीये की नेताजी क्रान्तिकारी क्षहीद न बनते और महान साधु महात्मा बनते तो ?

#### यमस्थान या प्रथमस्थान

इनका जनम "धनु" लग्नपर हुआ है। इस लग्न पर " साधुमहात्मा क्रान्तिकारी, ज्योतिषी, कवी, उपन्यासकार, कायदे आझाम, हायकोर्ट जज्ज, तत्वज्ञ, संन्यासी, कॉलेजमें पढानेवाल प्रोफेसर, टीचर्स और Researchers ऐसे लोग पेदा होते हैं। नेताजी ये Evolved Type के हैं, ये Type का स्वभाव स्वातंत्र्यवादी इनमें स्वतंत्रता की लालसा इतनी प्रवल रहती है कि परतन्त्रतासे। भिक्षांच देही पसन्द करते हैं।

Sagittarius is the nineth sign and the nine muses of the Greeks are so many modes of mind-the higher mind which manifest as genious and transmutes consciousness from the abstract mental state to the menifested physical brain or which bridges over the gulf between life in the body and life out of the body. Hence this is the sign of Prophet. Sagittarius denotes an openminded honest systimatic and sympathetic and generous disposition. The fate is dualistic and usually divided into two extremes of fortunes and misfortunes. The native is highly impressionable the fond of liberty and independence. He is often reckless and careless about his own body wealth, wife and children.

When fully developed he is rebellious, anarchist, philosophical, a lover of law and order and more intuitive than imitative.

The third decanate of Sagittarius rising awakens the half of the duel sign Sagittarius and quickens the intuitive and inspirational nature of the sign giving the ability to prophesy and foresee the future.

आप परोपकारी, निस्वार्थी, अव्यामिचारी, प्रेमी, द्यालू, ज्ञानीं, दूसरेके लिये कष्ट उउानेवाले, विश्ववंधुत्वका भाव रखनेवाले, परमेश्वरी मार्गपर चलनेवाले, लोगोपर प्रेमसे अधिकार चलानेवाले, न्यायान्याय पारङ्गत होते हैं। आपमें सब सद्गुणोंका समुच्चय पाया जाता हैं। नेताजीमें "अनासकता" गुणधर्म अधिक पाया जाता है। महातम साधु सत्पुक्त और क्रान्तिकारी इन दोनोंका स्वभाव समान रहता है। इनके Daily life में एक आदत रहती है वह नीचे देता हूं।

Sagittarius rising there is tendency to rapid walking and considerable physical strength evidenced by a Firm hand clasp. The head is held high and the gaze is sincere candid and independent. Sagittarius like to sit comfortably with an arm falling over each arm of the chair.

इनको कहीं भी नींद आती है। सोने के लिये गद्दीकी जरूरत नहीं लगती। ये लोग Easychair पर नींद लेते हैं। केवल इनको शिराणा (Pillows) अधिक लगता है। इनकी नींद कुत्ते के समान बढ़ी ही सावध रहती है। लगेशगुरु भाग्यस्थानमें है। लग्नेश नवमे पुंसां भाग्यवान जनवल्लभः। विष्णुभक्तो पटुर्वागमी पुत्रदार धनैर्युतः ॥ मूर्तिपतियदिनवमे-द्राभवेत प्रचुर बांचवः सुकृतः। समिचित्तश्च सुशीलः सुकृति ल्यातस्तु ते रवीः॥ इसी योगका फल बाव सुभाषचंद्रको मिला है। इनका जितना

विदेशों मान सन्मान हुवा है उतना केवल पं. नेहरूजी कोही मिला है। इसी प्रकार आखीर अन्द्रमान निकोबार के जनता के अधिपती बन गए। इस धनु लग्नमें और एक प्रमाण मिलता है वह प्रमाण यह है कि ये लोग स्वयंभू होते हैं। Born not made योगशास्त्रके अष्टांगयोगमें पहली First Step "यम" करके हैं। इसमें "अहिंसासत्यमास्तेय अन्हरूचर्य परिग्रहः" इतने गुणधर्म हैं। यह सब गुणधर्म नेता जीके अंगमें पूर्ण रूपमें वास करते हैं। बम्हरूचर्य तो है फिर अपरिग्रह १९२० सालमें L. C. S. हो के आये। सरकार इन्हें उस समय बढ़ा अधिकारपद देना चाहती थी परंतु इन्होंने स्वीकार नहीं किया।

नियमस्थान या धनस्थान—इस स्थानमें मकर राशि उदित है हि इस राशिका अधिपति शानि व्यय स्थानमें है। इस का फल यह है कि पूर्वार्जित इस्टेट नहीं रहती। यदि रही भी तो उन्हें भोगनेके लिये नहीं मिलती। धनेशो व्ययमे मानी साहसी धनवर्जिता। विक्रमीन्ट्रपमेधावी जेष्ठ पुत्रं सुखं नहीं । विदेशमें, बलवान संग्रामिक: ख्यातोनमें भवेज्ञात:। इस स्थानमें अष्टांग योग साधनमें दुसरी सीटी "नियम" है। इस नियमें आखांग योग साधनमें दुसरी सीटी "नियम" है। इस नियमें आखां कमायी है वह "षट् साधन संपत्ति " है। इस संपत्तिक विषयमें आखां आचार्यजीने अपने तत्वबोधमें लिखा है कि वह शम, दम, उपरती तितिक्षा, अद्धा, समाधान " मय है। गहराईसे देखा जाय तो यह संपत्ति इनके पास बहुत है और इसी संपत्ति ये अच्छी स्थितिमें मृत्यु तक रहेंगे।

इस स्थानमें रिव राहू और बुध है। रिवका फलादेश स्वतंत्र रहकर आजीविका चलाना, किसीका न सुनना, स्वेच्छासे चलना, योग्य अभि-मानी रहना, दुसरेपर प्रेमसे अधिकार चलाना "आझाद सरकारम सकाः जातियों के लोग थे, उसमें भेद नहीं रखा था" यह अनुभव हा गया। अपने खाने पीने और कपहे को कभी चिंता नहीं की ? चल परिस्थिती से झगड़ा करते जाना इत्यादि, राहुका फउ Penny wise pound foolish ऐसा चालचलन न रखनेवाला, उचित मार्गसे चलनेवाला, निर्व्य-सनी, हातमें धन बहुत आता जाता है किन्तु संग्रह नहीं होता। अनाथ लोगोंपर द्याद हिंछोसे दखना, वाणीमें तेज बहुत रहनेसे लोग दव जाते हैं। इस स्थानमें बुध है। इसका फल-विद्या पूर्ण होती है किंतु -ककायटसे। अधिकारी वाणी, निर्मेंड, बुद्धिमान और लेखक होते हैं।

आसनस्थान या तृतियस्थान—इस स्यानमं कुंभ राशि उदित
है इस राशिका अधिपति शानि व्ययं स्थानमं है। इस योगका फल
प्रेसा है कि उनके व्यवसायमें इनको भाई बहन मदद न करेंगे; भाई
बहनका बहुत नाम लाकिक गां। हाथसे पराक्रम खूब होगा; इस
स्थानमें शुक्र है यह ऐसा फल देता है। कि बहिने There
are six sisters altogether षट् भागेनो भागेवे—यह शुक्र
छ बहिने देता है।

गुरु भाग्य स्थानमें रहनेसे ८ भाई होते हैं। इनमेंसे १९२० में एक भाईका देहावसान हो चुका उनका नाम सितशचंद्र था। उस समय राहूकी दशा थी। लग्नमें शनी और सप्तमस्थानमें गुरुका अमण चल रहा था। राहूका अमण पंचम स्थानमेंसे चल रहा था, इस भाईका देहाव-सानका काल बराबर मिल गया। दूसरी बहीन प्रमिलाका देशवसान सन १९३५ सालमें हो चुका इस समय दोनों भाई बहिनोंक स्थानमेंसे पापग्रह अमण कर रहे थे। जब नेताजीक भाई और बहनका देहावसान इंडआ तब बाबू साहेककी कुंडलीमें तृतिय स्थानमेंसे पापग्रहका

भ्रमण हो रहा था तथा गुरुकी महादशा भी चल रही थी। इस संमय शनि कुंम राशिमें, गुरु तूला राशिमें ओर राहू लग्न स्थानमें भ्रमण कर रहे थे यह भी बराबर मिल गया । आझाद हिन्द फोजके जिथ्ये नेताजीन दुनियाको अपने पराक्रमते पूर्ण परिचित करा दिया है और दुनियामें इसीलिए वे काफी मशहूर भी हो गए हैं। उपासना नेतिकतासे धर्यपूर्वक निभानेकोही हम पराक्रम समझते हैं।

इस स्थानमें शुक्र शानिकी राशिमें है। यह नीचे दिया हुआ फठ देता है। १. विवाह कर लेनेकी इच्छा नहीं होती, २ विवाह होनेके लिये बहुतसी बाधाएँ आती हैं। ३ विवाह यदि हुआ हो स्त्री सौख्य पूरा नहीं मिलता। ४ पति पत्नीमें सुसका संबंध नहीं रहता। ५ दो तीन विवाह होते हैं। ६ स्त्री अन्य धर्मियोंकी मिलती है। ७ उमरसे बड़ी ओर गंभीरता रखनेवाली मिलती है। ८ विवाहके पूर्व विधवा विवाह कर लेते हैं। ९ विवाहके पश्चात् आर्थिक तंगी निर्माण होती है। इस स्थानमें पराक्रम देखा जाता है।

प्राणायामस्थात या चतुर्थस्थान-इस स्थानमें मिनसाही उदित है। इस राशिका अधिपती गुरु भाग्य स्थानमें है। नवमगे सुखपेबहुः भाग्यवान पितृधनार्थ सुहन्मनुजाधिपः। भवति तीर्थकरो वतव न क्षमी सुनयनः परदेशसुखीनरः॥ इनके व्यवहारसे घगनेका नाम इस संसारमें मूज रहा है और माई बहिन आदि सब प्रेम करते हैं। वह गुरु वक्ती होनेसे स्वक्षार्जित नहीं होगा और पिताका सौस्य माताके तरह नहीं मिलेगा, थोडा मिलेगा। इनके पिता श्री. ता. ३-१२-१९३४ को स्वर्गन वासी होगये। इस समय धंनस्थानमेंसे रिव राहू और बुध इन तीनों ग्रहों-परसे शिन राहूका अमण चल रहा था। कुटुंबस्थानै यह घरका मालिकका स्थान है ओर रवि पितृकारक और बुध पितृस्थानाधिपति होते हैं। इसी कारण पिताश्रीका देहावसान होगया और माताजी पीछे रह गयी। प्राणवायु इनके स्वाधान है।

प्रत्याहारस्थान या पंचमस्थान-इस स्थानमें मेष गाशि अदित है। इसका अधिपति मंगल षष्ठस्थानमें है। पंचमेश मंगल, पष्ठस्थानमें वृषम-साशिमें नेपच्यूनके साथ ही बैठा है इस कारण ये मगवती कालीके उपासक बने, ये मगवान महावीरजीके उपासक होनेवाले थे बादमें इस उपासनामें बदल हुआ। इनके हृद्यमें माया मोह बिलक्ल नहीं है।

"वे शक्तिके सायक थे और जब कभी उनपर आपात्ति आती थी या कोई नथा कार्य आरंभ करते थे तो वे जगद्जननी मातादुर्गाकी अर्चना अवश्य करते थे। जेलसे जब सरकारने छोड़ दिया तो उन्होंने फिर माताकी अर्चना आरंभ कर दी।"

आझाद हिंद फौज पृष्ठ ७१ लेखकः— रामशंकर त्रिपाठी, प्रकाशकः—लोकमान्य कार्यालय १६० हॅगीसनगेड कलकत्ता ।

यह योग यही बतलाता है कि शिक्षण पूर्ण होनेके लिए बहुतसी बांघाएँ आती हैं। फिर गुरु भाग्यस्थानमें रहनसे शिक्षाक्रम पूर्ण होता है। सुमाधवाबू सन १९१२ सालमें Matric हुये। इस समय गुरु लग्नमें था। सन १९१५ में Inter पास हुये इस समय गुरु कुंभ राशिमें था। १९१८ सालमें B.A. पास होगय। इस समय गुरु वृषम राशिमें था और राहू लग्नमें था क्योंकि मंगलपरम गुरुका अमण चल रहा था। सन १५२० सालमें I.C. 8 पास होगये इस समय गुरु कर्कमें, शनि सिंह राशीमें और राहू तृला राशिमें अमण कर रहे थे। शनि और गुरु ये दीनों भी राजकीय राशिमें थे इस कारण

I. C. S पास होगये। इस समय राहुकी महादशा श्री सब बराबर मिला। पंचमेश मंगल, नेपच्युन षष्ठस्थानमें रहकर शनि और हर्ज्ञलको प्रतियोग करता है. इसलिए इनको संतान नहीं है (विवाह ही नहीं तब संतान कैसी हो सकती है।)

धारणास्थान या चमत्कारस्थान-इस स्थानमें वृषभ राशि उदित है। इसका अधिपति शुक्र तृतिय स्थानमें है। ये योग यह बतलाता है कि इनकी सब घारणा राष्ट्र कल्याणके लिये चल रही है। इसीलिये सरकारसे लुद्ध रहे हैं। इस जगहपर मंगल और नेपच्यून है। घष्टस्थान य बडा मिस्टिक हाऊस है। मिस्टिक हाऊसमें नेपच्यून यह बडाही मिस्टिक बह मंगठके साथ बैठा है। इस योगका फल ता. १५-या-२१-१-४५ के ादेन बंघनमें से अहर्य होकर झिया उद्दिन पठाण बनकर पेशावर काब्छ मार्ग से जर्मनी में जा पहुंचे। नेपच्युन यह Criminal investigation Department पर अमल करता है। गुन्हेगारीकी तलाहा करनेके-लिये वेषांतर करना पडता है। नेपच्यून वेषांतर कराता है। इस समस ्गुरु-शानि मेघराशिमें, राहु नेपच्यूनकी युति कन्याराशि स्थित चंद्रमापर अभण करते रहे हैं। इस जगहपर राहु नेपच्यून भी चंद्रपर अभण करते थे यह अनुभव मिल गया ? सन १९२५ मंडालेमें तित्रयत खराव हो गयी। इस समय गुरु मकरराशिमें विपर अमण करता रहा । वहू अष्टमस्थानमें श्नि लाभ स्थानमेंसे अमणकर रहा था। जब रविपरसे गुरुवा नहीं रहती। सन अप्रमण होता है तब ताबियत अंच्छी १९३५ मार्चमें पेटके द्द्वर आपरेशन किया गया । मंगल द्शनस्थानमें चंद्रपर, शनि कुंभराशिमें, राहू महरमें ऐसे ग्रह थे। यह भी ंठीक ठीक मिला। षष्ठस्थानके मंगल नेपच्यून ऐसे रागोंको निर्माण करते है की बढ़े बढ़ हाक्टर और वैद्य इनसे चिकित्सा नहीं हो सकती। अन्ततक प्रकृति ऐसीही रहेगी। इनकी धारणाशक्ति प्रबह रहनेसे ध्यानमें अच्छा लाभ उठा रहे हैं।

ध्यानस्थान या सप्तमस्थान-इस स्थानमें मिथुन राशि उदित है। इसका स्वामी बुघ घनस्थानमें रिव राहूसे युक्त है। इस कुंडिशीमें आजनम विवाह न होनेके यह योग हैं वे नीच दिए जाते हैं। १ सप्तमेश बुघ घनस्थानमें राहू रिवसे युक्त है। २ शुक्र वृतिय स्थानमें है। २ व्ययस्थानमें शानि हर्शल है। ४ शुक्रके सामने वक्ती गुरु है। ५ घनस्थानमें रिव और राहू ये पापग्रह हैं। इतने ग्रहयोग विवाह सीख्य नहीं देंगे। इनका ध्यान स्त्री नहीं बालिक स्वराज्य मिलाना और हिंद्रस्थानको आजादी प्रदान करना यह ध्यान है।

समाधिस्थान या मृत्युस्थान-इस स्थानमें कर्कराशि उदिता है। इसका अधिपति चंद्र दशमस्थानमें है। मृत्यु अपघातमें कभी भीन होगा मृत्यु योग शांततासे समाधानीसे और राष्ट्रकार्य करते करते होगा। इस जगहपर एक आशंका निर्माण होती है कि ता. १६ आगष्ट १९४५ के दिन नेताजी हवाई जहाजमें बैठकर रंगूनसे बँकाकको जा रहे थे उस समय विमानको अपघात हो गया और नीचे गिर पढ़ा। उसमें नेताजी की मृत्यु हो गयी। इस समयका महयोग भीचे दिया गया है। गुरु नेपच्यून कन्याराशीमें जनमस्थ चंद्रपरसे अमण कर रहेथे। हर्शक षष्टस्थानमें शानि शुक्त और राहू मिथुन राशिमें, मगल वृषम राशिमें और चंद्रमा वृश्चिक राशिमें ऐसे महयोग थे। इस समय हमश मुरुकी दशा चल रही थे। इस महयोगसे विचार किया जाय तो मेरे विचारानुसार निश्चित स्वरुपमें मृत्यु नहीं हुई है। वे जीवित हैं यह मेरा आत्माविश्वास है। इधा और एक शंका निर्माण होती है कि उस दिन नेताजी उस हवाई जहाजमें थे या नहीं १ इसका उत्तर ज्योतिष शास्त्रसे कहा जाता है कि हमेश और रवि ये दोनों शहर

शानि राहू मंगल हर्षलसे जलग थे और चंद्रमा वृश्चिक स्थिर राशिमें था अतएव उस दिन वे उस हवाई जहाजमें नहीं थे। यह बात स्पष्ट तया मालूम होती हैं। सुभाषवाबुको यह मालूम था कि मुझे अपयश मिल रहा है, मैं अब अंग्रेजोंके हाथों पकड़ा जा सकता हूँ इसीलिए वे किसी पनडुक्वीमें बैठकर कहीं अहश्य स्थानपर चले गये। तात्पर्य यह हैं कि उस दिन चन्द्र व्ययस्थानमें और वृश्चिक जल राशिमें था। व्ययस्थान महासागरका कारक है। इसे सिद्ध करनेके लिये एक दुसरा प्रमाण भी सुनिए—इस शरीरका मालिक रवि कई घंटोंके बाद अष्टम स्थानमें से भाग्य स्थानमें चला जाता है। ता. ५-९-१९४५ के दिन रवि जनमस्थ गुरुको मिलता है। इससे यह सिद्ध होता है कि नेताजी जल मार्गसे होकर किसी महान साधू महात्माके आश्रयमें पहुँच चुके हैं। वह स्थान इतना निर्भर है कि जहाँपर दुनियाके किसी भी व्यक्तिके जिरिये उनके जीवितको धोसा नहीं पहुँच सकता।

हमारे प्रधान मंत्री पं. जवाहरलाल नेहरुने कई दिनोंके पूर्व रेडियो पर एक वक्तव्य दिया था कि हवाई जहाजके नष्ट होनेपर नेताजीका देहान्त हो गया है। किन्तु भारतके कोनेकोनेसे असवारवाले सुभाषबाबू के जीवित रहनेकी, अमूक तारीखको प्रगट होनेकी तथा अमूक स्थानपर प्रगट हो जानेकी खबर प्रकाशित किया करते हैं। बहुतसे विद्वान इस प्रश्नको हल करनेमें जुटे हुए हैं किन्तु विषय दिनोदिन वादग्रस्त होता जा रहा है।

अवतक जितनीभी सबरें उनके विषयमें प्रकाशित हुयी हैं उनपर सहसा विश्वास नहीं किया जा सकता। ज्योतिषके गहरे अध्ययनके बाद नेताजिक प्रकट होनेका काल हमने इस प्रकार निश्चित किया है

"धनु राश्चिमें गुरु, सिंह राशिमें शनि और मीन राशिमें राहू, हर्वल मिथुन राशिमें और नेपच्यून कन्या राशिमें । इस प्रकारका संयुक्त काल स. १९४९ के सितंबर अक्टूबर मासमें आता है। मेरे अनुभवानुसार मृत्युकालमें गह किस प्रकार आते हैं। इसे भी सुनिए-(१) शनि और राहू इनका गोचर अमण धन, चतुर्ध, षष्ठ, अष्टम, दशम और व्ययस्थानमेंसे चलता है। (२) ये जब अमण करते हैं तब जनमकालके रवि और चंद्र ये दोनों शनिसे विघडने लगते हैं। (२) गुरु रविके साथ साडेसाती करना चाहिए या रविके केंद्रसे अगण करना चाहिए (४) अथवा गृहसे चंद्रका साढेसाती रहनी चाहिये। ५ धनेश और सप्तमेश इन परसे श्निका अमण शुरू रहना चाहिए। ६ यदि ऊपरके ग्रहयोग चालू रहते हैं उस समय धन, चतुर्थ, षष्ठ, सप्तम और अष्टम स्थानके राज्याधिपतीकी दशांतर दशा चलना जरूर है। उपर दिये हुए यहयोंगोंपर मानव प्राणीकी मत्य निश्चित होती है । देखिये लेखकका "शनिविचार" पृष्ठ ७० । उपर दिये हुये मृत्य कालीन यह योगमेंसे अपघातके दिन, मृत्युके लिये योग्य ऐसा एक भी ग्रह योग नहीं था। सबब मृत्यु होना सर्वथैव असंभवनीय बात है इसी लिये वे जीवित हैं यह निश्चित ।

ग्रह योगोंका उपर्युक्त विचार करनेपर यह सिद्ध होता है कि नेताजी जिवित हैं। आजकी राजनैतिक हलचलेंका भी गहराईसे अध्ययन किया जाय तो तिसरा महायुद्ध अत्यन्त निकट आयासा जान पडता है। इसी कारण कस तथा इंग्डेंडके युद्धकालमें नेताजी प्रगट हो सकते हैं।

अत्र नेताजिक आयुष्य मानपर विचार करेंगे—शिन व्ययस्थानमें चृश्चिक स्थिर राशिमें है। और यह ग्रह ग्रत्यक्ष मृत्यु देनेवाला ग्रह है। अतएब इनकी मृत्यु धीरेसे अर्थात् वृद्धावस्थामें होगी। १९६७ इ. में इनकी मृत्यु है। उस समय निम्न लिखित महयोग मिलते हैं। शनि और राहू मीन राशिमें, गुरु कर्क राशिमें रविके सामने, हर्शल दशम स्थानमें और नेपच्यून वृश्विक राशिमें उस समय शनिकी दशा चलती है। इनकी मृत्यु रुग्णावस्थामें नहीं स्वेच्छासे होगी।

ज्ञानस्थान या नवमस्थान - इस स्थानमें सिंहराशि उदित है। इस राशिका अधिपति रवि धनस्थानमें है " भाग्येशो सहजे वित्त सद्।-भाग्यानुचिंतनः । धनवान गुणवान कामी पंडितोजनवल्लभः॥ हिंद्धस्थानः का स्वातंत्र्यभाग्य कब खुलेगा इसकी नेताजी दिनरात चिन्ता करते थे। उन्होंने स्वतःके भाग्यकी कभी भी चिन्ता नहीं की । इस योग पर मनव्य लोकप्रिय होता है। इस स्थानपर गुरु है यह गुरु कॉलेजके बढ़ी २ मरिक्षा पास कराता है। सन १९२० सालमें केंब्रीज विश्वविद्यालयकी B, A. परीक्षामें भली प्रकार पास होगये उस समय गुरु कई राशिमें था । सन १९-५-१९२१ में कै. बाबू सी. आर. दासने राष्ट्रीय इंछिज हारू किया उस कॉलेजके नेताजी प्रिन्सिपल थे। इस समय गुरु सिंह राशिम, राह तुल राशिम था। यह गुरु Politics, Economics Philosophy, Sanskrit यह विषय बताता है। कॉलेजमें B. A. में इन विषयों में से एकादा विषयमें उत्तीर्ण हुए हैं ऐसा मेरा ख्याल है। यदि गर अध्यातिमक मार्ग बतलाता है इसालिये १९१५ सालमें गुरुके लिए कुछ काल तक घूमने गये फिर भी गुरु नहीं मिले। इस समय गुरु कुंभ और मीन -राशिम और शनि मिथुन राशिमें तथा राहू मकर राशिमें था। ये थोग सत्गृह नहीं देते। इसके बाद पुनः वापीस आये कारण इस कालमें दशा अंतर दशा अनुकूल नहीं थी। जब धनु गाशिमें गुरु, शनि सिंह राशिमें और राहू मीनमें आजाय तब सदगुरि ामिलेंगे। नेताजी के सिरपर प्रत्यक्ष भगवाच महावीरजी और भगवती

काली इन दोनों देवताओंका वरदहस्त पडकर सद्गरुकी कृपा होनेवाली है। इस प्रकार ये बड़े भाग्यशाली पुरुष है। उस समय गुरु दशामें राह्न अंतरद्शा रहेगी। यह गुरु सिंह राशिके २० वे अंश degree में हैं। इसका वर्णन सेफारिअलने दिया है उसे यहाँ उद्घृत करते हैं। प्रथम २० अंशमें जो दृश्यका दर्शन हुवा है वह यह है " A crescent moon ioined to a shining star" इसका अर्थ यह है " It denotes that the native will have many changes in life and will eventually become eminent through his association with some person of high rank and merit. The rative will be gifted with a powerful imagination much versatility and keen intuition He will travel to distant countries, and will become eminent for his own mental brilliancy, apart from his associations which however will be the means of his success. It is a degree of Distinction." यह अर्थ नेताजीको कितना बराबर लगता है यह विचार करना योग्य है।

कर्मस्थान या पितृस्थान—इस स्थानमें कन्या गाशि उदित है इस राशिका अधिपति बुध धनस्थानमें है। धनस्थानेचकर्मेशोनरेंद्रमान्यों भवेचनग्पालः । सौम्यग्रहेच मातुः पितुश्च परिपालक पुरुषः ॥ इस स्थानमें चंद्र हैं। मातृसींख्य अधिक मिला। माताजीका देहावसानः सन १९४३ में हुआ। इस समय गुरु और राह्र कर्क राशिमें थे और शानि षष्ठ स्थानमें तथा मंगल नेपच्यून परसे जारहा था। यहां तक सारी बातें बराबर मिलती हैं। विस्तृत विचार करना आवरुयक है। इस स्थानमें चंद्र स्वतः के लिए कुछ भी न करते हुए लोक सेवा करने के लिए उद्युक्त करता है। जयदेव कवि (ज्योतिषो) अपने ग्रंथमें कहते हैं "कि लक्ष्मी सुकीर्तिः कित कार्य सिद्धिभूपेष्टताशोर्य मिहास्तिखेन्दों" ॥ यह चंद्र संग्राहक और स्वयंशासित वृत्ति रखता है, फिर यह चंद्रमा इनको नेस्तनाबूत करने के ग्रंलि कारण हुआ इस कारण चंद्र अष्टमेश होता है।

वासनास्थान या लामस्थान—इस स्थानमें तूलराशि उदित है, इस राशिका अधिपती शुक्र तृतिय स्थानमें है। इनका देहावसान होतेतक हिंद्की स्वातंत्र्यकी वासना रहेगी। इनके रक्तके हरएक कण और हरएक रोम गर्जना करते रहेंगे कि में हिंदुस्थानको स्वतंत्र करूंगा और भारतवर्ष स्वतंत्र होगा। नेताजी अपने लिये विरक्त थे अपने जीवनमें कभी लाभ नहीं उदाया।

मोक्षस्थान या कीर्तिस्थान—इस स्थानमें वृश्चिक राशि उदित है। इस राशिका अधिपति मंगल षष्ठस्थानमें है। यह योग ये बतलाता है। कि जीवन भर बड़े प्रबल शतुओं से लढ़ना है। नेताजी जीवनभर लढ़ते रहे थे सबकी मालूम है। इस स्थानमें शिन है यह शानि कीर्ति देता है वैसे ही निर्वासित होना पड़ता है। दीर्घकालीन सजा भोगना लगता है। किसी भी एक विषयमें अग्रस्थान पाते है। जुद्धि बड़ी तेज रहती है और विदान होते हैं। कायदे पंडित, बैरिस्टर, वकील और राजनैतिक षडयंत्र चलाने वाले होते हैं। व्ययस्थानके शिनका ऐसा गुण धर्म है कि इनकी मौका मिल जाय तो बड़ी बड़ी संस्थाए स्थापन करते और चलाते है। ये लोग घरवारको देखते नहीं। यह शनि परदेशको ले जाता है अंतमें इनको मोक्ष देता है. जिताजीने सन १९२१ में राष्ट्रिय सैनिक दल स्थापित किया था उस

समय इति कन्या राशिमें था, इस कार्यमें बंगाल सरकारने छः मासकी सजा दी। सन १९२२ आक्टोबरमें जेलसे मुक्त हो गये। इस समय शनि कन्या राशिमे गुरु सिंह राशिमें और राह तुल राशिमें या यह बराबर मिल गया क्योंकि शनि जन्मस्य चंद्रपरसे जारहा था। इसी ग्रहयोगपर " यंग बेंगाल पार्टी " की स्थापना हुयी। इस बारेमें बंगाल सरकारने ता. २५-१०-१९२४ के दिन बेमुदत बिना चौकशी अटकमें रखा। इस समय शानि तुल राशिमें राह्न कर्क राशिमें और मुक वृश्चिक राशिमें था यह बराबर मिला। इस सजामें इनको हिंदुस्थानमें नः रखते हवे यहांसे उठा हैं।गये और बम्हदेशकी मंडाले जेलमें रखा गया ।। किन्त पन:१६-५-२७ को उन्हें मुक्त कर दिया। इस समय शनि वृश्चिकः राजिमें. गरु मीन राजिमें और राह मिथन राजिमें था। यह बराबर मिळा 🖟 ऊपर दिये हुए ग्रहयोगपर "यवक संघ" और "हिंदी स्वातंत्र्य संघ" इना दो संघकी स्थापना की गयी। सन १९३० जनवरीमें नेताजी और श्रीनिवास अय्यंगार महोदय इन्होंने इंडिपेण्डन्स लीग कर्षि स्थापना की । इस समय शानि धनुराशिमें, गुरु वृषभराशिमें और शह मेष राजिमें थे। ता. २६ जनवरी १९३० के दिन "प्रथम स्वातंत्र्य दिन" मनाया गया । इस समय शनि धनु राशिमें, गुरु वृषभ राशिमें और राह मेष शाहीमें थे यह सब बराबर मिल गये । स्वातंत्र्यदिन २६ जनवरीको मनाया गया अतएव नेताजीको एक सालकी सजा बंगाल सरकारने दी ह इस समय ग्रह योग उपर्यक्त थे। लाहोरमें ता. ३१-१२-१९३१ के दिन " स्वातंत्र्य दिनका स्यातिदिन " मनानेके लिये नेताजीके नेतृत्वमें एक बढ़ा जुलुस निकाला गया । उस जुलुसपर पुरीसोने लाठीमार किया... इस ठाठीमारमें नेताजीको बहुतसी चोटें लगी। इस समय रवि शनियुक्त धनु राशिमें, गुरु सिंह राशिमें, राहू मीन राशिमें और मंगलके पिके

श्वीन इस प्रकारके ग्रहयोग थे। कलकत्तेमें जनवरी १९३२ में राजवंदी दिन मनाया गया और एक विराट सभाका आयोजन हुआ। इस जमाव-पर पूछीसने लाठीमार चलायी उस समय भी नेताजीको चोट लगी । इस समय शनि मंगल युति मकर राशिम, गुरुकर्क राशिमें थे। इसी ग्रहयोग पर ता.२६-१-१९३१ के दिन " स्वातंत्र्य दिन समृति " का बढ़ा जुलुंस निकाला गया था और उस पर पुलीसोंने लाठीचार्ज किया । इस विषयमें नेताजीको छः मासकी सश्रम सजा दी गई। वे दिसम्बर १९३१ में पुनामें गये । इस अवसर पर ज्ञाने धनु राज्ञिमें, गुरु सिंह राज्ञिमें और राह्न मीन राशिमें थे। इस प्रकारके ग्रहयोगोंके कारण नेताजीको कल्याण स्टेशनपर हिरासतमें छे लिया गया। सन १८१८ की ३ री कलमके अनुसार छानबीन किये बिनाही कारावासमें रख दिया गया। कुछही दिनोंके बाद उनके पेटमें दर्द होना शुरू हुआ और क्षयरोगकी झलक स्पष्ट दीखने लगी । इसी अर्सेमें २० तारीखको शिवनीं जेलसे जबलपुर जेलमें पहुँचाये गये। ता. २३-२-३३ को सरकारने बाब सुभाषचन्द्रजी को यह आज्ञा दी कि वे स्वास्य सुधारके छिए युरोप चलें जाय। उसी दिन नेताजी बंबईसे युरोप चले गए। इस समय शनि मकरमें, राहू और गुरु कुंभ राशिमें थे । यह भी बराबर मिलता है। ता० ३-५-१९३४ में नेताजीने व्हीएनामें " इंडो-युरोपियन सोक्षायटी " की स्थापना की । उस समय गुरुकन्या राशिमें, शनि कुंभ राशिमें और राह मकर राशिमें इस प्रकारके यह थे। यह भी ठीक ठीक मिलता है। इ. स. १९३६ में नेताजी आयर्लंड गये और वहाँपर डी. वेलेरासे मुला-कात की। इस समय मंगल कुंभ राशिमें, गुरु वृश्चिकमें और राहू धनु राशिमें था। यह भी उकि मिलता है। ८-३-१९३५ को नेताजी युरोपसे बंबई ठोंटे उसी समय पुनः सरकारने इन्हें हिरासतमें हे लिया। इसबार

उन्हें. १ सालतक जेलमें रखा गया। इस समय राहू गुरु घनु राशिमें और शनि कुंभ राशिमें था। पुनः बीमारियोंका प्रकोप बढ़ा। इसी कारण सरकारको बिनाशर्त उन्हें मुक्त कर देना पढ़ा।

इस समय गुरु मकर राशिम; शनि कुंभ राशिम और राहू वृश्चिक र।शिमें इस प्रकार प्रहयोग थे यह भी बराबर मिलता है। सन १९३८ के दिसम्बर मासमें बाबू सुभाषचंद्रजी हरिपुरा काँग्रेसके अध्यक्ष चुने गये। इस समय शनि मीन राशिमें, गुरु कुंभ राशिमें और राहू तूल राशिमें था यह भी ठीक मिलता है। १९३९ में त्रिपुरा काँग्रेसके अध्यक्ष पद्के लिए पुन: आप हटसे सहे हुए यहाँ भी आपकी विजय हुयी। यहाँ रानि मेष, गुरु मंगल भीन राशिम और राहू तुल राशिम या यह भी बराबर मिलता है। उपर्युक्त ग्रहयोगीपर आपने Forward Block की स्थापना की आर महाराष्ट्रमें संचार करने लगे। १९४० में आप बंगाल असेम्बलीके सदस्य चुनकर आये इस समय शानि मेष राशिम, राहू कन्यामें और गुरु मीनमें थे। यह भी ठीक ठीक मिलता है। इस साल हॉलवेलकी पत्यरकी मृतिं उठानेके लिए एक बड़ा आन्दोलन चालू किया गया, मूर्ति वहाँसे हटाई गयी। इसी असेंमें फारवर्ड ब्लॉकके विषयमें आक्षेपाई लेख प्रकाशित करनेके संबंधमें सरकारने इन्हें कैद किया। इस समय शनि गुरु मेष राशिम और राह कन्यामें था। इस समय इनकी तबियत ठीक नहीं थी अतएव जेलसे छोड़कर उनके मकानपरही कहे पहरेमें रख दिया गया। १५-१-४१ की मौलवीका भेष धारणकर बंगाल छोडकर काबुल मार्गसे जर्मनी जा पहुँचे। इस समय राहू चंदको प्राप्त रहा था। विछे नेपच्यून लग रहा था। ये प्रह दश्म स्थानमें जन्मस्थ चंद्रको दोनों भी प्रास रहे थे इसी कारण नेताजी वेषांतर करके जा सके । यहाँ यह देखनेकी बात है कि सब कितना बराबर मिलता है ।

सन १९४२ सालमें जर्मनीमें आझाद हिंद फीजकी स्थापना की । इस समय शानि वृषभराशिमें था, २० जून १९४२ में बर्लिनसे जापानमें आये और नेतृत्वपद स्वीकार कर लिया। इस समय गुरु राहू कर्क राशिमें थे, यह गुरु राहूका फल मिल गया। ता. ४ जुलाई १९४२ में आझाद हिंद सरकारकी स्थापना की गयी। इस समय गुरुराहू कर्कमें, शनि वृषममें, नेपच्यून कन्यामें, हर्षेत्र वृषममें, मंगल मेषमें, ऐसे ग्रहयोग थे। इन सब ग्रहोंको देखते हुए यह जान पड़ता है कि सब ग्रह प्रतिकूल थे। इसी ग्रहयोग पर ता. ५ जुलाई १९४३ के दिन " चलो दिल्ली " की घोषणाकी । ता. २५-८-१९४३ के दिन आझाद हिंद सेनाका नेतृत्व अपने हाथमें लिये और सेनापति बन गये। इस समय राहू गुरु कर्क राशि में, शानि मिथुन राशिमें, नेपच्यून कन्यामें, हर्षत और मंगल वृषभमें ऐसे यह थे यह भी बराबर मिलता है। ता. २१-१०-१९४२ के दिन आझाद हिंद सरकारकी कायदेके अनुसार स्थापन की गयी और ता. २५-१०-४३ के दिन आज्ञाद हिंद सरकारके मंत्रीमंडलने बिटन अमरीकाके साथ युद्ध पुकारा इस समय वृषम राशिमें मंगल, मिथुन राशिमें शानि. कर्क राशिमें राहू और गुरु सिंह राशिम थे। इसमें मंगल शानि और राह् ये अनुकूल नहीं थे। उस दिन चंद्रमा अनुकुल नहीं था। इस लिये इनको आगे अपयश मिला। ता. २३-१-१९४४ में सिंगापूरमें नेताजी की सुवर्ण तुला हुयी, आपने तुलाका दान आझाद हिंद फोजको दिया। यह समारंभ बढ़े उत्साहसे और पूर्ण भाक्तिसे हुआ। इस समय लग्नेश गुरु भाग्य स्थानमें वकी था। राहू जनमस्य राहूके सामने। शानि जन्मस्थ शानिके सामने और नेपच्यून मंगल परसे जा रहा था। मंगल अपने जन्मस्य मंगलपर आगया था । प्रिय पाठकगण नेताजीके मह कितने टीक मिलते हैं और इसीलिए उनकी कुण्डलकि अन्य लग्नोंपर इतना मान सम्मान होना संभव है क्या ?

> आझाद हिंद फौज पृष्ठ ७९ लेखकः—रामशंकर त्रिपाठी प्रकाशकः—लोकमान्य कार्यालय १६० हॅरीसन रोड, कलकत्ता ।

सन १९४४ से इनका माणिपूर, विष्णुपूर और इंफलमें इनको परास्त होना पड़ा। अन्तमें ता. २१-८-१९४४ से सैन्यकी सक हल चल बंद हो गयी। इस समयमें सिंहराशिमें गुरु शुक्र बुध और रिवेथ, शिन मिथुन मे, राहू कर्क में थे और कन्यामें मंगल था। यह प्रदेश ता. १६ आगर्टके १९४५ को नेताजी रंगून से बेंकॉकको जानेके लिये निकले। ता. १८-८-१९४५ को विमानको अपघात हुआ। और नेताजीका मृत्यु हो गया। बस सब मामला खतम। इसीका विवरण पिछे दिया गया है। इनकी मृत्यु हुई है या नहीं इस बातको तो भगवान महाबीरजी जाने या नेताजी जाने अथवा पंडित नेहरुजी जाने।

#### अब ग्रह योगका विचार करेंगे

महान कान्तिकारी और महान महात्मा यह दोनों भी कर्क, वृश्चिक, घनु और मीन लग्न पर पेंदा होते हैं। फिर कान्तिकारी और महात्मा इन दोनों में किंचित फर्क रहता है। कान्तिकारी लोग ऊपर दिये हुए लग्न पर पेंदा होते हैं उनके कुंडलीमें शिन मंगलकी युति, प्रतियुति और मंगलके व्यय स्थानमें शिन और मंगलके चतुर्थ और दशम स्थानमें शिन ऐसे योग रहते हैं और महात्मा लोगके कुंडलीमें यह योग नहीं। रहते इतना फरक है।

अब नेताजिक कुंडलीमें यह योग है। शिन व्ययस्थानमें और मंगल षष्ठ स्थानमें है ये यह बताता है।

This combination is excellent for those who have to undergo hardship or danger. The martial influence is as it were tempered and more adaptable ordered and controlled while the Saturnian energised and made more enterprising. and courageous. Such people have as a rule small. regard for personal comfort or even safety and may be excellent explorers, rulers of sayage tribes of men needing firm control. It denotes orderly and courageous action endurance and some practical ability. it tends to hardship selfabnegation and a disciplined life. A powerfull. and in some cases dangerous combination. Itother influences agree there may be a distinctdanger of unusual physical suffering. It occurs in the nativities of several victims. Blows. cuts. and stabs sometimes occur often as the result of falls.

The two so-called malefic planets Saturn and Mars is generally a very evil position but as the true astrology teaches that there is no real evil but only that which is relative; it is within your Power to make this a good position and this

you may do by allowing your ambition to conquer your senses but beware of escape from one danger to fall into another; for the mind is much more dangerous to cope with than the senses. It will give you a strong and powerful will and a fearlessness that will be favourable if selfishness is kept out of it. You will be able to hold very unique and also responsible posts where skill and courage are necessary but do not become over ambitious. This aspect will cause you to be ambitious and make you persevering and eager to excel in whatevar enterprise you undertake. You are brave courageous and fearless with regard to danger and you not only possess of Force character but tactfulness also. There is much of the hero spirit in you and you love to be at the head of men and you would make a very capable leader.

व्ययस्थानमें राष्ट्रका राजनैतिक आन्दोलन देखना लगता है। इसिलिय इस स्थानका शिन यह पूर्णतया बताता है और षष्ठ स्थान यह बताता है कि राष्ट्रके शत्रू इसी कारण मंगल यहाँ रहनेसे यह बताता है कि इनकी राष्ट्रके शत्रू के साथ झगड़ना पड़ता है। यह योग बताता है कि निर्वासित होना, हभेशा जेलमें रहना, खुन, विषप्रयोग, आत्महत्या करना और सरकारी पैसा या रिश्वत लेनेके दोषारोपनपर सजा मिलती है। इस योगमें मनुष्य बहुत जलदी उपर यदता है। He comes as

soon as possible in the public eye । इस योगमें श्रीर कष्ट बहुत होता है।

योग २ रा — मंगल नेपच्यून युति षष्ठस्थानमें है — ये योग यह बतलाता है कि ये लोग बागी होते हैं। Anarchist होते हैं। स्त्री और बालच्चोंका सांख्य नहीं देता, विदेश घुमाता है। स्वममें देवता दर्शन होता है। वेषांतर करना पड़ता है, पेटके दर्द होते हैं। अत-एवं डॉक्टर वैद्य लोगोंको Diagnosis करनेपर बड़ी तकलीफ होती है।

योग ३ रा—शुक्र तृतिय स्थानमें और गुरु भाग्य स्थानमें हैं। इस योगका फल यह है कि वेदानती होते हैं। इस योगमें स्त्री बाल-बच्चोंका साँख्य नहीं मिलता। शुक्रके सामनेसे गुरु वक्की होता हैं। इसका फल यह है कि पूर्वायुष्यमें गुरु नहीं मिलेगा। बुद्धावस्थामें गुरु मिलता है। सबब यह है कि मस्तकमें एक काम वासना और दुसरा ज्ञान यह दोनों भी चलते हैं। इसमें काम वासना मस्तकमेंसे हट जाना चाहिए तब गुरुकी कृषा होती है। गुरु लग्नेश होकर शुक्रके सामने वक्की होनेके कारण स्त्रीके मुखके सामनेसे अपना मुँह घुमा लिया। योग शास्त्रके अनुसार देखा जाय तो उनके शरीरमें तीन चक्र पबल हैं। एक मिणपुरचक और दूसरा आज्ञाचक और तीसरा Pineal Gland किंतु गुरु कृषासे सब चक्र खुल जायेंगे। नेताजीके कुंडली- परसे देखा जाय तो यह मालूम होता है कि ये बड़े महातमा होने योग्य है लेकिन मिवतव्यता अलग थी। हमारे एक महाराष्ट्रीय कवीने कहा है।

देशभक्तां प्रासाद बंदिशाला । श्रृंखळांच्या गुंफिल्या पुष्पमाला ॥ चिता सिंहासन शूलराजदंड । मृत्यु देवत दे अमग्ता उदंड ॥९॥ नहीं तो ! ऐसा क्यों न होता— पर्ण कुटिकः प्रासाद योगियाना । अन्न क्स्ने ना घेति कष्ट नाना ॥ भूमि सिंहासन करीं योग दंड । मृत्यु देवत दे अमरता उदंड ॥२॥

आज भारतके कोने कोनेम नेताजीकी कुण्डितयाँ तैयार हो रही हैं। कई ज्योतिषी मेष लग्न, वृषम इस, तूल लग्न भीन लग्न और कई कुंभ लग्न बतलाते हैं। हमारे विचारसे ये सब मनचाहा करना चाहते हैं। जब नेताजी नागपुर पधारे थे तब हमने उनसे उनकी जन्म तारीख और जन्मकाल (Time) का पत्ता पूछा था तब आपने जन्म तारीख और जन्म काल उपर्युक्तही बतलाया था। उनके कथनपर हमने यह कुंडिली तैयार की है अतएव अन्य सारी कुंडिली योंको हम असत्य मानते हैं।

नेताजी ये महा पुरुष हैं भारतके राजनैतिक इतिहासमें इनका नाम बढ़ेही गौरवसे सुवर्णाक्षरोंमें ।लेखा जायगा । इनकी कीर्ति अमर रहेगी ।

#### ॥ इत्यलम् ॥

नवसमाव इस भावमें घनु राशिका उदय होता है। जिसपर गुरुका प्रभाव है। इस भावके भावकारक ग्रह गुरु और रिव माने गये हैं। लग्नसे लेकर अष्टमभाव तक योगी योगाम्यास करके यदि कुंडालिनीको ब्रह्मां छावे तो क्या उसका कार्य पूर्ण हो जाता है? नहीं। कबीर-दासजीने कहा है—" कुंडलिनीको खून चढावे बम्हरंघमें लावे, सोहि कचा बे कचा नहीं गुरुका बचा" यद्यपि कुंडलिनी ब्रह्मां धरें स्थिर करने ये योगी सफल हो जाय तो फिर भी उसे आत्मज्ञान प्राप्त नहीं हो

सकता । कुंडिलिनीको बम्हरंधमें लानेसे नादबम्हकी प्राप्ति होती है; किन्तु ' में स्वयं बम्ह हूँ यह ज्ञान प्राप्त नहीं होता। परमार्थमार्गका मुख्य उद्देश यही है कि आत्मज्ञानकी प्राप्ति करना। चारों वेदोंमें अयमात्माबह्म ', 'प्रज्ञानमानन्दंबह्म 'ॐ तत्सत् ' 'अहं ब्रह्मास्मि ' यही कहा गया है।

अ।त्मज्ञान प्राप्त करना इसका अर्थ ही यह है कि "इस सृष्टि की उत्पत्ति, स्थिति और लय करनेवाला में ही हूँ" इस बातका ज्ञान होना। उसी तरह में कौन हूँ १ छहाँसे आया हूँ १ मेरा कर्तव्य क्या है १ मुझे किस ओर जाना है १ आदि के बारेम पहले ही ज्ञान प्राप्त कर शद्धरहित बम्हके ऊपर उठनाही आत्मज्ञान प्राप्त करना है । इस नवमभावमें इसी आत्मज्ञानका विचार किया जाता है । आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये सद्गुक की आवश्यकता होती है । गुक्त की व्याख्या हम पिछले परिच्छेदोंमें कर चुके हैं । आजकल कई मोंद्र गुरु पाये जाते हैं। वे तो स्वयंही कुछ नहीं जानते, फिर शिष्योंको किस प्रकार का गुरु करना चाहिये १ ज्ञानयोग, दीक्षा, पंथ, बज्ञासन, स्वस्तिकासन, धनुष्यान वीरा-सन गर्कडासन, उष्ट्रासन, तीर्थयात्रा, उपदेश करना, सत्संग बनाना, अच्छे शिष्य बनाना, धर्म प्रचार करना, अध्ययन व अध्यापन करना, आदि बार्तोका इस भावमें विचार किया जाता है।

गर्भके नववें माह पर चन्द्रका प्रभाव होता है। इस माहमें पूर्व जनमके कमोंका स्मरण हो जाता है। इस मावका अधिपति भगवान चत्तात्रय है।

दशमभाव-इस भावमें मकर राशिका उदय होता है और इस राशिपर शनिका प्रभाव होता है। इसके भावकारका ग्रह रवि, गुरु शानि और बुध ये चार मह माने गये हैं। नवमस्थानमें यदि योगी आत्मज्ञान प्राप्त करनेमें सफल होता है, तो वह किसी गिरिगव्हरमें स्वस्थ पड़ा रहता है। जब तक योगी पुरुष विदेही स्थिति प्राप्त नहीं कर लेते तब तक उन्हें कर्म करने ही पड़ते हैं। भगवान श्रीकृष्ण कहते हैं—" तयोंस्त कर्मसंन्यासात कर्मयोगोः विशिष्यते। " अर्थात्—उन दोनोंमें भी कमीका संन्यास और निष्काम कर्भयोग साधनमें सुगम होनेसे श्रेष्ठ है। एवंज्ञात्वाकृतं कर्भ पूर्वेरिपमुमुक्षुभिः। कुरुकभैवतस्मात्वं प्रें: पूर्वतरं कृतम् ॥" अर्थात् पहले होनेवाले मुमुश्च पुरुषोंद्वारा भी इस प्रकार जानकर ही कर्म किया गया है, इससे तू भी पूर्वजों द्वारा सदासे किये हुए कर्मको ही कर "। ज्ञानी पुरुष कर्म तो करते हैं किन्तु उनसे अलित रहते हैं। इसीलिये इस भावमें कर्मयोग का विचार करना चाहिये। योगीका पूर्वजनम संन्यासयोग, बाह्यकर्म, वैराग्य, संतोष, आकाश-घारणा, मुद्रामें विपरीत कर्णी, उत्कटासन, वृक्षासन, मकरासन, घेर्य आस्तिक, बद्धि, मायामीहपटल आदि बातोंका विचार इस स्थानमें करना पडता है। इहा मुत्रार्थ फलभोग विरागः

गर्भ की प्रस्ति इसी माहमें होती है। इस माहपर रिवका प्रभाव होता है। स्वामी विवेकानन्द; स्वामी रामतीर्थ, स्वामी श्रद्धानन्द और आय आचार्थ श्री शंकराचार्य आदि महापुरुष कर्मयोगी थे जिन्होंने ज्ञानोत्तर कर्म करनेके पश्चात समाधि छी थी। महामना श्रद्धेय पण्डित माछवीयजी इस युगके कर्मयोगी थे। इस स्थानके अधिपति भगवानः श्रीकृष्ण हैं।

लाभमाव-इस भावमें कुंभशाशिका उदय होता है और इस

राशि पर शनिका प्रभाव होता है। इसका भावकारक ग्रह शुक्र माना
गया है। योगीको कर्म योगका आचरण करते हुए व लोगोंको सदुपदेश देते हुए एवं धर्मका प्रसार करते हुए राजयोगका अभ्यास करना
पड़ता है। राजयोगका अर्थ होता है सहज समाधि लगानेका अभ्यास
बिना कष्टसे साध्य करना; अर्थात् दूसरे शङ्कोंमें राजयोगका, कर्मयोग
का आचग्ण करते करते योगबलदारा ऐश्वर्य की प्राप्ति होती है।
जैसे लोगोंने मठ बांधकर देना, द्रव्य देना व सर्व प्रकारके योगक्षेम
चलाना। इसको ज्योतिषशास्त्रमें राजयोग कहते हैं। इस भावमें वासनाक्षय, लोभ, यशस्त्रिनी आदिका विचार करना पढ़ता है। इस भावका
अधिपति देवी लक्ष्मीजी है।

व्ययभाव—इस भावम मीनराशिका उद्य होता है जिसपर
गुरुका प्रभाव होता है। इस भावका भावकारक ग्रह शिन माना गया है।
मैंने मीन राशिका अधिपतित्व राहुको दिया है। प्रस्तुत (लेखकका
" ग्रहण विचार " देखिए) योगी योगाभ्यास करते करते जब सब
प्रकार की वासनाओंका त्यांग करते हैं तब उनकी शरीर पर तानिक
भी आसक्ति नहीं रहती। वे विदेही स्थितिको प्राप्त होते हैं अर्थात्
शरीर रहते हुए शरीरके विषयमें किसी प्रकारकी सुधबुध नहीं रह
जाती। उदाहरणार्थ जहाँ बैठ गये वहीं बैठ रहे, खाना खाया तो
खाया नहीं तो नहीं खाया। जनमजात पागल (Born Mad) और
विदेही योगी इनमें अन्तर यही है कि जनमजात पागल अज्ञानी होते।
हें और विदेही योगी ज्ञानी। इस भावमें कोई भी योगी पुरुष विदेही
स्थितिको प्राप्त होगा अथवा नहीं, लययोग, भक्तियोग, निर्मुण
साक्षात्कार, ईश्वर प्रणिधान, मुमुश्चरन, इडा नाड़ी, चन्द्रामृत, पाशिनी मुद्रा,
नभोमुद्रा, प्रतस्यासन आदिका विचार किया जाता है। राजा जनक
विदेही योगी हो गये हैं। इस भावके आधिपति भगवान महाबीरजी हैं।

# परिच्छेद १५ वाँ

## द्वाद्श मावस्थित ग्रहोंका फलादेश

प्राचीन कालते भारतवर्षमें जितने भी साधु सत्पुरुष हो गए हैं वे सब कर्क, वृश्चिक, धनु और मीर्न इन चार लग्नोमेंसे किसी एक लग्नके पाये जाते हैं। उपर्युक्त चार लग्नोंके आतिरिक्त जो भी सत्पुरुष मिलते हैं उन्हें अपवाद समझना चाहिए। अतएव उपर्युक्त केवल चार लग्नोंको लक्ष करते हुए दादश भावस्थित ग्रहोंका फल आगे दिया जाता है। इन चार लग्नोंके अतिरिक्त दूसरे लग्नवाले साधुपुरुषोंके विषयमें भी यह फलादेश न्यूनाधिक प्रमाणमें लगानेमें कोई सास हरकत नहीं है।

#### यम स्थान ( लग्न )

इस स्थानमें कर्क अथवा वृश्चिक राशिमें रिव हो तो स्वभाव अभिमानी, पूर्वायुष्य अर्थात् ५२ वर्षतक निलेभी, मायारहित और निष्प्रेम रहता है। ५२ वर्षके बाद स्वभाव लोभी ओर कोषी बनता है। केवल धन एकत्रित करने की इच्छा होती है और तदनुसारही उनसे कार्य भी होते हैं। किन्तु इनके कोषी स्वभावका दूसरोंपर कुछ भी असर नहीं होता। अधिक शिष्य बनानेकी इनकी इच्छा नहीं होती। जीवनमें उन्हें एकाघ शिष्य तो अवश्य बनाना पहता है। वह शिष्य बिलकूल निष्क्रिय होता है। ये लोग आत्मावश्वासी, ददनिश्चयी, मित-भाषी और उदार होते हैं। इनमें देवी चमत्कार बतलानेकी इच्छा प्रबल होती है। इसके विरुद्ध लग्नमें धनु अथवा मीन राशिमें रिव हो तो स्वमाव निर्लोभी, प्रेमी, उदार, क्रोध रहित तथा सामान्य लोगोंको उपदेश देनेकी प्रचल इच्छावाला होता है। इस प्रकार के महानुभाव अपने मत प्रचारके लिए शिष्ट्योंकी बृद्धि करते हैं। इस प्रकार पंथ निर्माण कर अपना उदिष्ट कार्य सिद्ध करते हैं। इनमें स्वामिमान होता है किन्तु व्यर्थ स्वाभिमान नहीं। इनके मनमें देवी चमत्कार बतलानेकी इच्छा नहीं होती। हमेशा ऊँचे विचार तथा सादगीसे रहना यह इनकी विशेष्यता है। Plain living and high thinking यह कहावत उन्हें ठीक लगती है। मायासे और मोह ये परे होते हैं। ज्ञानवान होते हुए भी इनका व्यवहार अज्ञानियोंकासा होता है। अर्थात् अपने ज्ञानकी रोच-कतासे प्रदर्शन करनेकी इनमें प्रवृत्ति नहीं होती। हमेशा जागृत रहकर न्याय और अन्याय की छानवीन किया करते हैं। ये हमेशा प्रसन्नवदन यहते हैं और इसीलिए इनके पीछे लोगोंकी भीड़ लगी रहती है।

इनके ज्ञान तथा स्वभावके कारण मोहित होकर लोग इनके पछि
पहे रहते हैं। इनकी आज्ञाका लोग सदेव स्वेच्छासे पालन करते हैं।
मीन ल्झावाल लोगोंमें प्रम और भक्तिका अधिक प्रमाण रहता है। अतएव
इन्हें शिखही विदेही स्थिति प्राप्त हो जाती है। घनु लग्नवाले लोग हमेशा
जागृत रहते हैं। घनु लग्नवाले लोगोंका: मान-अपमान सदी-गमी तथा
सुख-दुख आदि समान होते हैं। "अभयं सत्व संशुद्धीज्ञीन योग व्यव-स्थिति । दानंदमश्च यज्ञश्च स्वाच्यायस्तप आर्जवम्॥ तेजः क्षमा चृति
शोचम् अदोहोनाति मानिता । इस प्रकारका स्वभाव होता है।

ट्रानमं चन्द्र रहा तो — स्वभाव बड़ाही प्रेमी, लोगोंको प्रेमसे वश करनेमं तत्पर, कभी २ कुछ अंश तक लोभी तथा सात्विक होता है। कके और वृश्विक लग्नवालोंके बारेमें उच्च पदसे नीचे गिरनेका योग रहता है। पूर्व जन्ममें इन लोगों द्वारा कुछ तपश्चर्या की होती है और इस जन्ममें उनका स्वभाव ऐष आरामी, शांत खाणीकर मजा करनेवाला होता है; और इसी लिए इनका अन्त २ में अधःपतन (Downfall) होता है। धनु और मीन लग्नवाले शान्त, परिश्रमी, एकान्त प्रिय, स्त्रियोंसे दूर रहनेवाले तथा किसीसे लेनेंद्रन न रखनेवाले होते हैं।

लग्नमें मंगल रहा तो — ये लोग योगीश्वर होते हैं। मंगल कर्क अथवा वृश्विक लग्नमें हो तो स्वभाव बहुत कोषी और शाप देनेकी इच्छा बाला होता है। प्राचीन कालीन शाप देनेवाले कि मुनि मंगलके अमल-वाले थे। इन लोगोंकी वृत्ति उनमत्त रहती है। इनका स्वभाव राजगुरु बनने योग्य होता है। बहेही उदार तथा त्यागी होते हैं। किसी भें वस्तुका अधिक संग्रह करनेकी प्रवृत्ति नहीं होती। शिष्य न बनाना, मठादिकी स्थापना न करना, सदा इधर उधर घूमते रहना आदि इनमें अधिक प्रमाणमें पाया जाता है।

लग्नमें बुध रहा तो—स्वभाव शान्त चित्त, हरदम भक्तिमें लीन, सदा आनदी, किसी भी कामको सोचकर करनेकी वृत्ति, सामान्य लोगोंको वेदान्तपर उपदेश देनेकी इच्छा तथा बढ़े २ यथ लिखनेकी प्रवृत्ति इनमें अधिक प्रभाणमें पायी जाती है।

लग्नमें गुरु रहा तो — कर्क और वृश्चिक लग्नवालोंकी इच्छा हमेशा शिष्योंकी संख्यामें वृद्धि करनेकी होती है। पंथोंका निर्माण तथा उपदेश देनेकी इच्छा भी इनमें अधिक होती है। इन लग्नवाले महातमा किंचित अहं शारी किन्तु शान्त स्वभाववाले हाते हैं। धनु और मीन लग्न बाले शानी, तेजस्वी और शान्त चित्त वाले होते हैं। यह लोग 'अभयं-सत्त्वसंशुद्धिर्शान योग व्यवस्थिति। दानं दमश्च यज्ञश्च स्वाध्यायस्तफ आर्जवम । इस प्रकारके गुणोंसे युक्त मिलते हैं । गुरुपदेश देना, लोगोंपर प्रेम करना यह इनका मुख्य कर्तव्य होता है । कर्क, वृश्चिक और धनु लग्नवाले विशेषतः लोकोपयोगी काम अधिक करते हैं । कर्क वृश्चिकवाले लोग अधिकतर घूमते रहते हैं । किन्तु धनु और मीन लग्नवाले लोग स्थिर रहकर काम करते रहते हैं । धनु और मीन लग्नवाले नित्य आनंदी माया मोहसे रहित, अहिंसा और सत्य स्वमाववाले होते हैं ।

लग्नमें शुक्र रहा तो — कर्क और वृश्चिक लग्न वालोंके कुंडलीमें शुक्र लग्नमें हो और शक्रके समीप रिव ग्रह न हो तो पूर्वायुष्यमें ये लोग साधु महात्माके नामसे प्रासिद्ध हो जाते हैं। किन्तु उत्तरायुष्य में मोहमें पड़कर स्त्री लंपट तथा द्रव्य लोभी हो जाते हैं। इनकी उपासना समाधि लेनेतक चलती है। किन्तु वहीं शुक्र धनु और मीर लग्नमें हो तो माया, मोह, स्त्री अथवा द्रव्यको वाश्मूत न होते हुष्ये लोग पूर्ण बम्हचर्य वतका पालन करते हैं। इनकी वृत्ति हमेशा आनंदी होती है। प्रेमी मधुरभाषी आर परोपकारी इनकी विशेषता है।

लप्तमें शिन रहा तो—कर्क और वृश्चिक लप्तवाले लोग कभी कभी इसरोमें नहीं मिलते। पूर्वायुष्यमें लोटीसी लंगोटी लगाकर रहते हैं, भिक्षा माँगकर जमीनपर सोते हें, दूसरोंको स्वतःके ज्ञानका पता न चले इसलिए ये बहेही गंदी अवस्थामें रहते हैं। कभी कभी जंगलों में जाकर गकाओं में रहते हैं। उत्तरायुष्यमें दुःनिया अपनी मूलको स्वीकार करती है और इन्हें ज्ञानी समझने लगती है। ज्ञानी होकर भी पागलोंकासा व्यवहार करते हैं। इस प्रकार इनकी दैनदिनी किया विचित्रही रहती है। घनु और मीन लग्नमें शानि रहा तो इनकी ज्ञानी बालकोचित होती है। हमेशा आस्थिर अर्थात इधर उधर घुम रहते हैं।

लगनमें राहू रहा तो—जिन लोगोंके लग्न स्थानमें राहू, कर्क अथवा वृश्विक राशिमे हैं वे लोग मिद्धि सामर्थ्य प्राप्त कर अपनी शक्ति लोगोंके समक्ष बतलाते रहते हैं और इस प्रकार वे स्वतःकी प्रसिद्धि किया करते हैं। सिद्धि प्राप्त करनेका इनका उद्देश केवल ख्याति प्राप्त करनाही होता है। यही राहू, धन और मीन राशिमें हो तो पिशाच्या वृत्ति उत्पन्न करता है।

शानि और राहू ये दोनों ग्रह पूर्ण वैराग्य उत्पन्न करते हैं। माया और मोहको नष्ट करते हैं। इस प्रकारके साधु महात्माओं से राष्ट्र तथा समाजको कुछ भी लाभ नहीं होता। केवल एक शिष्य बनाकर ये लोग अपने उद्धारार्थ चल बसते हैं।

लक्समें नेपच्यून रहा तो — इस योगके लोग ज्ञानी होते हैं! तथा मक्ति उपासनाका प्रचार करते हैं। कभी २ इसरों के स्वप्नमें जाकर हष्टौत देते हैं। विश्वबंधुत्वका भाव, प्रेमी और देवताद्शीन रूप होते हैं। अंतर्ज्ञीन प्रदान करनेवाले तथा दूसरोंके मनोविकारोंको शीध समझ-नेवाले होते हैं।

हरील ग्रह तम स्थानमें रहा तो क्या फल मिलता है इस विषयमें मेरा निजी कुछ भी अनुभव नहीं है अतएव इस ग्रहका फलादेश बतला-नेमें मैं असमर्थ हूँ।

जब शिन, राहू, मंगल, रिव और नेपच्यून इन महोंका अधिक असर होता है और शेष मह निष्फल होते हैं तब मनुष्य महात्मा बनकर संसारसे विरक्त होकर चारों ओर भ्रमण किया करता है। संसारिक कामनाओंपर विजय पाकर शरीरवासनारहित हो जाते हैं। इन्हें आत्म साक्षात्कार होता है और ये स्वयं पूर्ण परबैहा हो जाते हैं। जिनका लग्न

कर्क और वृश्चिक हैं, वे योगाभ्यासी होते हैं और जिनका एम धनु और मीन है उन्होंने पूर्व जनममें योगाभ्यासके द्वारा ज्ञानसंपादन किया हुआ होता है। फिर भी इस जन्ममें उन्हें ज्ञान प्राप्तिके छिए गुरुकी आवश्यकता होती ही है।

लममें रिव मंगल हो तो शरीरकी तन्दुरुस्ती स्चित करता है। किन्तु शिन और राहू लममें हो तो पूर्व जन्मके शेष कष्ट इस जन्ममें बुढापेकी अवस्थामें भौगने पड़ते हैं। इनका वृद्धापकाल कष्टमयी होता है

कुछ मनुष्य अपने पूर्व जन्मके पुण्यकमों के फलानुसार इस जन्ममें भी श्रेष्ठ साधु महात्माके नामसे ख्याति प्राप्त करते हैं। इस ख्यातिको
' अनेकजन्म संसिद्धः" कहा जा सकता है। दूसरे इस प्रकारके साधु
महात्मा भी होते हैं जोकि इसी जन्ममें अपने प्रयत्नों के बलपर प्रख्याति
हो जाते हैं। किन्तु इनके विषयमें संपूर्णतः ठीक ठीक नहीं कहा जा
सकता कि इनका स्वमाव अन्ततक एकसा पवित्रही रहता है। इनकी
प्रवृति संसारमें किस समय आसक्त हो जायगी इसका यह नहीं कहा
जा सकता। पहले प्रकारके सन्त पूर्वपुण्यों के प्रबलताके कारण कभी भी
प्रथश्रष्ट होकर संसारमें नहीं फँसते। पहले प्रकारके सन्तों में गोस्वामी
तुलसीदासजी, क्वीरदास, स्वामी रामदास, ज्ञानेश्वर, नामदेव, तुकाराम,
एकनाथ, श्रीमत् ब्रह्मचेतन्य गोंदावलेकर महाराज, स्वामी रामकृष्ण
परमहंस, स्वामी विवेकानंद तथा काशकि स्वामी त्रेलंग आदि हैं।

इस प्रकार शिन और राहूका ज्ञान और मिक्तिपर अमल होता है और रिन मंगलका २ रीरपर असर पड़ता है। जो पूर्व जनमार्जित पुण्योंके बलपर साधु होते हैं उनकी कुंडलीमें घन स्थान अर्थात दितीय स्थान, पंचमस्थान, दशम और व्यय अर्थात् बारहवें स्थानमें पाप ग्रह रहते हैं। जिनका कर्फ अथवा वृश्चिक लग्न रहता है वे लोग कुछ पूर्व जन्मोंके और कुछ इस जन्मके सुक्मोंके बलपर महात्मा बन जाते हैं। परंतु धनु और मीन लग्नवाले अपने पर्वकृत सुक्मोंके बलपर महात्मा बनकर पूर्ण-त्वको प्राप्त करते हैं। गोस्वामी तुलसीदासजी तथा भगवान रामकृष्ण परहंस, स्वामी रामतीर्थ मिक्तयोगी तथा ज्ञानयोगी थे। इनका लग्न मीन था। स्वामी विवेकानंद, बह्मचेतन्य महाराज गोंदावलेकर धनु लग्नके ज्ञानी थे। इस प्रकार लग्न स्थानका विवेचन पूर्ण हुआ। लग्नमें धनु और मीन राशिमे रवि मंगल शानि राहू रहा तो सहस्रार और आज्ञाचक प्रबल रहते हैं। शेष राशिमें नहीं।

#### नियम स्थान (धन स्थान)

जिस प्रकार संसारी लोगोंके विषयम इस स्थानसे संपत्ति, कुटुम्बकी व्यवस्थाका बोध होता है; इसी प्रकार साधुमहात्माओंका परिवार तथा सम्पत्तिका ज्ञान भी इसी स्थानसे हो सकता है।

कर्क और वृश्चिक लग्नवालोंकी कुंडलीमें धन स्थानमें सिंह या धनु राशि आनेगी। अगर इन दो राशियोंमें इस स्थानमें रिव हो तो पूर्वायु-ब्यमें तपश्चर्यासे कुछ घटसाधन सम्पत्ति प्राप्त करनेका योग होता है। उत्तरायुष्यमें ये लोग मठ बांधकर रहते हैं और उपार्जित धन अर्थात् षट्साधन सम्पत्ति खो देते हैं इस प्रकार ये लोग ज्ञानी होते हैं। यह धन प्रहण करना अनुचित है, जानते हुए भी लोभवश धन प्रहण कर लेते हैं। घनका उपभोग प्रारम्भ होतेही उनकी देवी सम्प-तिका नाश हो जाता है। सिद्ध वाणीके कारण लोग इनके पीछे २ धूमते रहते हैं। "नारायण तेरा भला करेगा ? नारायण तुझको आनन्द करेगा !! इत्यादि आशिवाद देते हैं। आधिभौतिक तथा आधिदाविक . Deli priseri del centrali de la compresión de la completa de la completa de la completa de la completa de la comp

तापसे पीडित जनताके रोग हरण करते हैं। लड़के देते हैं, नौंकरी दिल चाते हैं अथवा धन देते हैं । इस प्रकारका इनका व्यवहार कुछ समयतक जनतामें चलनेके पश्चात इनके पास भी धन संग्रह बढने लगता है और कुछही दिनांके बाद इनका राजसी ठाटबाट तथा खाना पीना जारी हो जाता है। यहाँ इनका राजयोग शुरु हो जाता है। जैसे२ इनके पास अनका संग्रह बढने लगता है वैसे २ इनका पूर्वार्जित देवी धन संग्रह अर्थात् षट्साधन सम्पत्ति नष्ट होने लगती है। बाणी सिद्धि भी चीरेर चल बसती है और शनैः शनैः अधःपतन होने लगता है। परंतु यही रवि, मेष और मकर राशिमें हो तो ये लोग अपनी षटसाधन सम्पत्ति का खूब जतन करते हैं । वाणी सिद्धिका खूब सोचकर और कंज़सीसे उपयोग करते हैं। यतयो भाग संग्रहात अर्थात् भाग करतेही यतियाँका नाज्ञ होता है इस सिद्धान्तको उपर्युक्त लोग भली प्रकार जानते हैं। और सांसारिक घनसे अलिप्त रहते हैं । इनकी आत्मा बढ़ाही प्रबल और तिजस्वी होती है। घन स्थानमें मंगल ग्रह हो तो ऊपर निर्दिष्ट किया हुआ फल मिलता है। इसी प्रकार मेष और मकर राशिके शनि राह इस स्थानमें रहे तो वे साधु पुरुष बढ़ीही सावधानीसे व्यवहार करते हैं। पूर्व-कर्मानुसार विपुछ घन पाप्त होनेपर भी गुरुके बतलाये हुए भक्ति मार्ग परही नित्य चला करते हैं। त्यागी वृत्तिसे रहकर अपनी देवी सम्पत्ति की रक्षा करते हैं। कभी २ इन लोगोंमें प्रापंचिक भी मिलते हैं जिन्हें बालबचे आदि सभी सांसारिक चीजें प्राप्त रहती हैं, किन्तु इनका मूल ध्येय कर्दौपि छूट नहीं पाता । अपनी सिद्धिवाणीका भूलकर भी उपयोग नहीं करते केवल भक्तिमार्गका उपदेश करते रहते हैं। कर्क और वृश्विक लग्नके महात्माओंकी कुंडलीमें घन स्थानसे रवि, मंगल, शनि और राह नहां तो वे नियमोंका पालन नहीं करते । घनु और मीन लग्नवाले महा-

त्माओं की कुंडलीमें धन स्थानमें अर्थात् मकर और मेघके रिव, मंगल, शिन और राहू हो तो बहुत ऊपर तक बढ़ जानेके कारण नियमों का पालन करने की आवश्यकता नहीं समझते और इस प्रकार समझते हुए भी वे नियमों का परिपालन नहीं करते।

धन स्थानसे विशुद्ध चकका योग भी देखा जाता है। धनु और मीन लग्नवालोंके घनस्थानमें रिव मंगल होनेसे विशुद्ध चक बड़ा प्रवल रहता है अतएव इनकी वाणी बहुतहीं मोहक होती है। शनि अथवा राह रहा तो विशुद्ध चक्र थोड़ासा नरम गरम रहता है।

## आसन मुद्रा स्थान ( तृतीय स्थान )

इस स्थानमें आसन और मृद्राका ज्ञान होता है। कन्या अथवा मकर राजिका रवि या मंगल इस स्थानमें हो तो आसन और मुद्रा सहज प्राप्य हैं। परंतु शानि अथवा राहुके रहते हुए थोड़ा परिश्रम और विलम्बसे साध्य होनेका योग है। इन्हें किंचित अहंकार होता है। आयुके ४० सालतक तीथोंमें अमण करते रहते हैं। ४० वर्षके बाद एक स्थानपर स्थिर होकर इहते हैं। दूसरे साधु महात्माओंसे अधिक मिलना जुलना इन्हें पसन्द नहीं आता। दूसरोंसे अधिक बातचित करना भी इन्हें नहीं सुहाता। जन समुद्राय पिछे पड़ा रहता है किन्तु इस प्रकारके महात्मा किसीपर उपकार करना नहीं जानते। स्वतःका उद्धार करनेक बाद इस संसारसे चल बसते हैं। कुंम अथवा वृषम राशि इस स्थानमें होतो ये लोग पूर्व जनमके योगाभ्यासी अर्थात Born योगाभ्यासी रहते हैं। इस जनममें आसन मुद्रा वगैरह करनेकी आवश्यकता नहीं होती। ये लोग स्वयंमू और पूर्ण होते हैं। दुसरोंपर बढ़ाही गहरा प्रभाव पढ़ता है। हमेशा दुसरोंको मदद पहुँचाते हैं। दान

देना, प्राप्त करते करते प्रवचन करना यह इनका मुख्य काम है। धनु लग्नवाले लोग स्थायी कार्य करते हैं। किन्तु इसरे लग्नवाले साधु-ऑका कार्य केवल उनके जीवन मग्ही रहता है। उनके शरीर छोड़नेपर उनका समूचा कार्य भी नष्ट हो जाता है। प्रवास अधिक करते है।

## प्राणायाम ( चतुर्थ स्थान )

इस चतुर्थ स्थानसे प्राणायामका बोध होता है। तूल या कुंमा राशिका रिव, मंगल इस स्थानमें हो तो ये महातमाकी कठीन तपस्या और पंचामि साधन करते हैं। इनको प्राणायाम साध्य करनेमें बड़ी तकलीफ होती है। कारण इनके प्राणायाममें कुंमक साधन करनेमें देशि लगती है। गुरु जितना बतलावेगा उतनाही ये लोग करते रहते हैं। वृद्धा-पकाल बढ़ाही आनंदमय बीतता है। किन्तु इस स्थानमें शनि और राहू रहे तो प्राणायाम शीम साध्य होता है। पूर्वायुष्यमें केवल कौषीन धारण किए हुए विचरते रहते हैं। किन्तु उत्तरायुष्यमें मट स्थापन करके एकहिए स्थानपर रहा करते हैं। इनके बहुतसे शिष्य होते हैं। ऐश्वर्यभोग प्रारम होतेही द्वय मोह उत्पन्न हो जाता है। अतएव वृद्धावस्थामें वासनामें लिस हो जाते हैं और इसीलिए इनकी मृत्यु शांतिपूर्वक नहीं होती कि मृत्युकालका ज्ञान भी इनके पास नहीं रह पाता। इस प्रकार ये अज्ञानवावस्थाको प्राप्त हो जाते हैं।

इसी स्थानमें अगर मीन अथवा मिथुन राशिका रिव मंगल हो तो प्रसर ज्ञानी और तेजस्वी रहते हैं। मठ न बांधना, स्थिर न रहना, वैराग्यपूर्ण विचरते रहना, मोहके वश न होना तथा अनासक्त रहना इत्यादी इनके स्वभावके प्रमुख अंग होते हैं। इनका वृद्धापकाल शान्तिमयः व्यतीत होता है। इन्हें अपने मृत्युकालका ज्ञान होता है। जब इनका

मृत्युकाल समीप आ पहुँचता है तब ये इसरोंको स्चित कर देनेके पश्चात बड़ीही शान्तिके साथ जिवन्त समाधि ले लेते हैं। इस स्थानमें शानि रिव मंगल रहा तो अनाहत चक्र प्रवल रहता है। शेष बहोंसे निर्वल रहता है।

## प्रत्याहार और शिष्यस्थान ( पंचयसन )

इस स्थानमें प्रत्याइार और शिष्य बनाने के योगका बोध होता है। इस स्थानमें रिव, मंगल, रानि अथवा राहू इनमें से कोई भी एक यह हो तो पूर्व जनमसेही प्रत्याहार पूर्ण होकर आता है। कारण व लोग मूलतः माया मोह रहीत हाते हैं सांसारिक व्यक्तिको कुंडलीमें पंचम स्थानमें ये यह रहे तो स्वभाव बढ़ाही दुष्ट और ानष्प्रेम होता है। किन्तु साधु महात्माओं के विषयमें इसका मतलव इस नाशवन्त जगतपर प्रेम न करना तथा स्वतः के शरीरपर भी प्रेम न करना होता है ओर इसीसे ये लोग माया मोह रहित होते हैं। इनका एकाध शिष्य होता है। कर्क वृष्टिक लग्नवाले महात्मा अपने शिष्यों से भी प्रेम नहीं करते। परंतु धनु और मीन लग्नवाले साधु अपने शिष्यों से भी प्रेम नहीं करते। परंतु धनु और मीन लग्नवाले साधु अपने शिष्यों से में प्रेम करते हैं। उपर्युक्त महात्मा अपने शिष्यों से पुत्रवत् प्रेम करते हैं। उपर्युक्त महात्मा अपने शिष्यों से पुत्रवत् प्रेम करते हैं। ऐसे महात्मा मठ और पंचकी स्थापना करते हैं।

#### धारणा स्थान ( पष्ट स्थान )

इस स्थानसे धारणाका याग देखा जाता है। मेष अथवा धनु राशिका रवि अथवा मंगलका इस स्थानमें होना 'उत्तम धारणा और अस्थिर चित्तका होना यह लक्षण बतलात है। शनि अथवा राहूके अहोनेका मतलब यह है कि धारणा थोड़े समयेक बाद नष्ट हो जायगी। मंगल यह यह अभ्यासका कारक होनेसे राहूके युतिमें रहा तो अभ्यास गलत होता है। ''अयुक्ताभ्यास योगेन सर्व रोग समुद्धवः॥''

शानि रिव अलग रहे तो योगाम्यास पूर्ण होता है। अगर इन दो महोंसे चन्द्रकी युति हो तो पूर्वायुष्यमें तानिक शारीरिक बीमारी भोगनी पड़ती है। युवावस्थामें ये लोग कुछ नहीं कर सकते। बुद्धा-वस्थामें बवासीर, खांशी, दमा आदि रोगोंसे पीडीत रहते हैं। कहीं २ तो दुष्ट रोगकी बीमारी भी देखनेंमें आयी है। वृषम राशिका शिनि योगअभ्यास पूर्ण करने देते हैं। सिंह राशि इस स्थानमें हो तो कोई भी यह योगअभ्यास फूर्ण करने देते हैं। सिंह राशि इस स्थानमें हो तो कोई भी यह योगअभ्यास करने देता है। परंतु राहूका एक विचित्र फल यहाँपर मिलता है वह यह कि बहुतसे प्रकारके विचित्र 'स्वम हमेशा पड़ते रहते हैं। इस स्थानमें पापमह रहनेसे मिणपूर (Solar plexus) चक्र बड़ा प्रबल रहता है। शुम महोंसे नहीं।

#### ध्यान स्थान ( सप्तम स्थान )

धारणाके बहुत कालतक रहनेको ध्यान कहते हैं। ध्यान दो प्रकारके होते हैं। पहला निर्मुण परबम्हका और दूसरा कुछ समुण देवताओंका ध्यान। शनि और रिव ये यह निर्मुण उपासनाका ध्यान बतलाते हैं और मंगल समुण मूर्तिका ध्यान बतलाते हैं। राहू पहले निर्मुण उपासनाका ध्यान करते २ समुण मूर्तिकी भक्ति करनेम स्वपानतर होना, बतलाता है। इसलिए मक्स और वृषम साशिम मंगल तथा राहू रहा तो समुण मूर्तिका ध्यान बहुत अच्छा होता है। शानि रिव रहे तो यह समूण ध्यान पूर्ण नहीं हो पाता। मिथुन और कन्या राशिम शिन राहूका होना निर्मुण ध्यानका बहुत अच्छा होना बतलाते

हैं। रिव मंगल रहे तो सगुण मूर्तिका ध्यान अच्छा नहीं होता। इस स्थानपर गुरु शुक्र चंद्र रहनेसे स्वाधिष्ठान चक्र ऐहिक दृष्टिसे प्रबल रहता है और पापप्रहासे परामार्थिक दृष्टीसे यह चक्र प्रबल होता है।

### समाधि स्थान (अष्टमस्थान)

इस स्थानसे समाधि अवस्थाका विचार किया जाता है। समाधि ्दो प्रकारकी होती है। प्रथम प्रकारकी निर्विकल्प समाधि कहलाती है ्तया दूसरी प्रकारकी समाधिको सविकल्प समाधि कहते हैं। रवि और मंगल सविकल्प समाधि बतलाते हैं। शनि और राह्न निर्विकल्प समाधि -बत्राते हैं। मिथून और कुंभ राशि इस स्थानमें हो तो सविकल्प समाधि ुऔर कर्क अथवा तुला राशिका होना निर्विकलप समाविका योग दर्शाता ेहैं। रवि अथवा मंगल यह मिथुन अथवा कुंभ राशिमें रहनेसे सविकल्प समाधि अच्छी रुगती है। परन्तु इन महोंका कर्क अथवा तुला राशिमें होना सविकल्प समाधि अच्छी न लगनेका योग सूचित करता है। ाकिन्त शनि और राहके विषयमें केवल यह नियम है कि निर्विकल्प समाधि किसी भी राशिमें होते हुए भी भली प्रकार लगा सकते हैं। रवि मंगल, शनि और राह यह चार यह इस स्थानमें रहनेसे अपनी मृत्युका ्जान प्राप्त करा देते हैं। कई महात्मागण भूमिमें जिवनत समाधि छेते हैं। कई अग्निकाष्ट मक्षण करके समाधि हेते हैं। और कई जह समाधि लिया करते हैं। जो योगाभ्यासी महात्मा होते हैं उनकी आय मर्यादाका निर्णय ज्योतिष ज्ञास्त्र कदापि निश्चित नहीं कर सकता कारण ्योगाभ्यासी महात्माकी मृत्य उनके स्वाधीन तथा स्वच्छापर निर्भर करती है। इस स्थान पर शनि राहू रवि मंगल रहा तो मूराधार बढ़ा ्यवल रहता है। शुभ महाँसे कम ताकद्वान होता है। पापमहाँसे कुण्ड-

िलनी बड़ी तेज होती है। शुभ ग्रहोंसे उतनी तेजस्वी नहीं होती। इसी कारणसे कई महात्मा बड़े तेजस्वी और अधिक ज्ञानी तथा कई महात्मा कम तेजस्वी होते हैं।

#### सद्धरु या ज्ञान स्थान ( नवम स्थान )

योगाम्यास पूर्ण होनेके बाद इस स्थानसे जो ज्ञान प्राप्त होता है अर्थात् जो ज्ञान आत्मज्ञानके नामसे जाना जाता है उस ज्ञानका और गुरुका बोध होता है। इस स्थानमें गुरु और राहू न हो तो शेष सब यह निष्फल हो जाते हैं। भाग्येश जिस राशी स्थानमें हो उस राशिके दिशा से आध्यात्मिक गुरु मिलते हैं। गुरु मेष सिंह धनु पूर्विदेशा, वृषभ कन्या मकर दक्षिण और मिथुन तूलकुंभ पश्चिम, कर्क वृश्चिक और मीन राशि का उत्तर दिशाका गुरु कर्मवान और ज्ञानवान मिला देता है। वे तत्वज्ञानी होते हैं। स्वतःको गुरुत्व प्राप्त करा देते हैं। बहुतसे शिष्य बनाते हैं। पंथकी स्थापना करके उसे आगे चलाना, ज्ञान और दान देना वगेंग काम करते हैं। अगर इस स्थानमें राहु रहा तो महाबीर की भक्तिकी आवश्यकता पड़ती है। सिंह राशिमें गुरु रहा ता ज्ञानी गुरु मिलता है। वह पूर्व दिशाका होना चाहिए। नीचे अलग २ सभी ग्रहाँकी भाक्ति उपास्य देवता दिये जाते हैं—

चंद्र } -- भगवान शंकरकी उपासना करना चाहिए।

मंगल } — पुरुष राशिका मंगल हो तो भगवान गणेश और स्त्री राशि का मंगल हो तो देवी माताजी।

गुरु-दत्तात्रय.

शुक्र पुरुष राशिमें शुक्र हो तो श्रीकृष्ण और विष्णु भगवान । स्त्री राशिमें शुक्र होनेसे काली, चण्डी, चामुण्डा तथा दुर्गा वंगैरा की उपासना करनी चाहिए ।

रानि —राम उपासना } निर्गुण बह्म ही उपासना राहू —मारुती की उपासना

शनि मंगल युति, मंगलके पीछे शनि अथवा शनि मंगलः प्रतियोग—श्रीराम और मास्ती की उपासना करना चाहिए।

शनि गहू-मारुती की उपासना ।

पूर्व जनममें श्री भगवान शंकरजीकी भक्ति किया हो तो इस जनममें भगवान श्रीराम की भक्ति करना होगा। यदि पूर्व जनममें भग-वान श्रीराम की भक्ति की गयी हो तो इस जनममें श्री शङ्कर जीकी भक्ति करनी पहती है। पूर्व जनममें यदि भगवान विष्णुकी भक्ति की गयी हो तो इस जनममें गुरु दत्तात्रय की भक्ति करनी होगी।

## कर्म स्थान ( दशम स्थान )

ज्ञानवान होनेके बाद महात्मा लोग कीनसा क्रियाकर्म करते हे यह इस स्थानसे जाना जाता है। इस स्थानमें शानि, राहू और गुरु इन तीन ग्रहोंका केवल फल मिलता है। कन्या अथवा मेषका शानि दुसरोंको ज्ञान देना और शिष्य सम्प्रदाय बढ़ाकर अपने मतका प्रचार करना इत्यादि कान करता है मठादिकी स्थापना नहीं करत। इनका दूसरोंपर खुव प्रभाव पढ़ता है। ये लाग पूर्ण विरागी माया—मोह रहित निर्मुण उपानक होते हैं। सिंहका शानि जिन महात्माओंकी कुंडलीमें ब्राम स्थानम है व महात्मा ज्ञान प्राप्त होनेपर किसी प्रकारका भी कार्य न काते हुए केवल बेठे २ रहकर आरामसे जीवन व्यतीत करते हैं। इनमें जनताको ज्यमत्कार बतलानेकी आदत हद हो जाती है। घनु राशिका शनि महात्माओंको भाक्ति मार्गमें लीन कर विदेही स्थितीमें ले आता है। इनके कभी २ एक अथवा दो शिष्य होते हैं। चारों राशियामें राहू रहा तो फल एकसाही मिलता है। स्वत: ज्ञानी बननेके पश्चात जनताकी सेवा करना, इसेही अपना धर्म समझना, मोह वश न होना इत्यादि इनके प्रमुख लक्षण हैं। इस चारों राशियोंमें गुरु होनेसे महात्मा लोग "नारायण तेरा मला करेगा " इत्यादि आशिवीद देकर लोगोंसे बहुतसा धन एकत्रित करके मजेसे खाते बैठते हैं। इनके हाथों कोई भी स्थायी कर्म नहीं हो पाता। इनका कोई भी शिष्य नहीं होता अतएव समाधि लेनेके बाद मलकी गहीके हकदारोंमें झगड़े खड़े होते हैं।

## राजयोग स्थान ( लाभ स्थान )

इस स्थानमें राजयोगका ज्ञान होता है। राजयोग दो प्रकारके होते हैं। सद्यपरिस्थितिसे अच्छी परिस्थितिमें पहुँचना यह पहला प्रकार हैं; दूसरा प्रकार "क्षये संकल्प जालस्य जीवो बहात्व माप्नुयात" के अनुसार मनकी घीरेधीरे मायावी संसारसे प्रथक करके वैराग्य उत्पन्न होनेके पश्चात सभी प्रकारकी कल्पनाका लोप हो जाता है। इस स्थान पर वृषम, कन्या, तूल और मकरका शनि हो तो पूर्वीयुष्यमें दूसरे प्रकारका राजयोग देता है और उत्तरायुष्यमें प्रथम प्रकारका राजयोग देता है। किन्तु इन सारी अवस्थाओं में भी मन पूर्ण वैराग्ययुक्त रहता है। राहू और गुरु इन चार्ग राशियों में रहने से महात्मा लोग उच्च विरिस्थितिमें आ जानेका योग है।

## मिक्त या विदेही स्थान (व्यय स्थान)

भक्तियोगका ज्ञान इस स्थानसे होता है। इस स्थानमें चारों में से किसी भी राशिमें शिन रहा तो प्रथम ज्ञान और बादमें भक्तिका पट खुळ जाता है। राहू और मंगळकी जाड़ी रही तो सामर्थ्य वेभवें और भक्तिके योग रहते हैं। इस स्थानमें गुरुका फळ नहीं मिळता। इस स्थानमें पाप-ग्रह होना आवस्यक है। कारण पापग्रह होनेसे मोश्न मिळता है। शुभ ग्रह सोश्न नहीं देते। इस स्थानका स्वामी भगवान महाबीरजी है।

आजतक आयांविंतीं बहुतसे मिक्सियोगी महात्मा हो गये हैं। उनमें मगवान इनुमानजी सर्व श्रेष्ट मिक्सियोगी रहे हैं। इसीलिए इनका नाम सदाके लिए अमर हो गया है और देवत्वको प्राप्त हो गये हैं। यहाँ यह शंका होती है कि हनुमानजीक गुरु कोन ये ? अध्यात्म रामायण, वालिमकी रामायण तथा तुलसीकृत रामायणमें इस विषयकी और बिलक्ष ध्यान नहीं दिया गया है। विज्ञ पाटकोंसे नम्र निवेदन है कि वे मेरी शंकाका निवारण करनेमें मुझे सहायतां करें।

# परिच्छेद सोलहवाँ

## ग्रहयोग फल

## महात्माओंके कुंडलीमें निम्नलिखित यह मिलते हैं—

प्रथम योग—शिन और चन्द्र युति दशम स्थानमें बहुतही अच्छा फल देती हैं। इस युतिका सप्तम स्थानमें थोड़ा इम फल मिलता है। सप्तमसे कम लग्नमें और लग्नसे कम फल चतुर्थ स्थानमें मिलता है। यह युति पूर्ण वैराग्य स्वित करती है। माया मोहका पूर्ण नाश होता है। वह मनुष्य निश्चयी, निग्नही और एकाग्र चित्तवाला होता है। प्राप्त पिसिथितिमें समाधान माननेवाला दयालु तथा प्रेमी स्वमाव बनता है। माताकी मृत्यु बचपनमें ही हो जाती है। इस प्रकारकी मृत्यु न हुयी तो पिताके पश्चात माताकी मृत्यु होती है। माताकी अनुपस्थितिमें माग्योद्य होता है।

द्वितीय योग—रिव शिन युति चारों केन्द्र तिकोण अथवा धन स्थानमें हो तो परिणाम दीर्घायण्य तथा आतमा प्रवल बनती है। इस युतिका अधिक अधिकार शरीरपर होता है। स्वभाव निर्भय और तेजस्वी बनता है। यह युति ब्रह्मचारी वतका पालन करवाती है। शितोष्णमें तथा मानापमानसे न घबरानेवाला स्वभाव बनता है। इस योगमें गुरु द्वारा आत्मसाक्षात्कार होकर ज्ञानयोग प्राप्त होता है। पितास्ती मृत्यु, बाल्यावस्थामेंही हो जाती है या पितृपश्चात् भाग्योदय होता है। तृतीयं योग—तीसरा योग अर्थात् शुक्त शनि युतिका है। इस योग में स्वजातीय युवर्तासे विवाह हो कर उस खीसे होनेवाळी संतानसे दारि-द्रचका संचार होता है। कामकाजमें शिथिळता आकर दीवाळा निकळता है। आधिदैविक और आधिमोतिक बहुतसे कष्ट उठानेसे संसारमें वैराग्य निर्माण होता है। खी पुरुष दोनोंमंसे कमसे कम एक व्यभिचारी होता है। इस योगके लोग हरदम साधु महातमा होनेके लायक होते हैं।

उपर दिये हुये तीन योगों बिना दुसरे कोई भी अहयोगमें वैराग्या निर्माण करनेका गुण धर्म नहीं है ।

चतुर्थ योग-उपर दिये हुये तीन योगोंको छोड़कर एक और योग होता है वह गुरु शुक्क युतिका। इस युतीका फल ऐसा होता है कि मनुष्य अलौकिक बुद्धिमान, अध्यास ज्ञानी तथा वेदान्त ज्ञानी, वाद विवाद पटू, दयालू और प्रेमी होते हैं। यह ग्रहयोग बहुतसे महात्मा ऑक कुण्डलीमें विपुलतासे पाये जाते हैं।

## परिच्छेद सतरहवाँ पूर्व जन्म कर्म संशोधन

पूर्व जनमके अंतमें याने मृत्यूके समय जो वासनायें या इच्छायें अतृत रहती हैं वह वासनायें—अथवा इच्छायें पूर्ण करनेके लिये फिरसे जीवमात्रको जन्म लेना पढ़ता है। इसिलये अंतीम वासनाओं का और इच्छाओं का सूक्ष्म विचार करना याने इच्छायें तथा वासनायें कीनसी थीं आर किस लिये थीं इसका विचार करना जकरी है। सबसे प्रथम यह ध्यान रखने योग्य बात है कि मनुष्य प्राणी जो भी कर्म मोगता है वे कर्म आठ प्रकारके रहते हैं। इन आठ कर्मों को अलग अलग महों में निम्न प्रकारसे विभाजित किया गया है।

कर्भ प्रकार १ लाः—इसे पूर्व जनम कर्म कहते हैं। यह कर्म जीवातमाको भोगना पडता है। इस कर्मपर शनिका प्रभाव रहता है।

कर्म प्रकार २ राः—इसे वराणेका कर्म कहते हैं। अंग्रजीमें इसकी Hereditary Estate कहते हैं। हिंदू तत्वज्ञानके मुताबिक यह ज्ञरीर पढदादा, दादा, पिता, पढदादी और माता इन सबके रक्तसे क्मा हुवा होनेसे उन सबके कर्मोंका असर अपने शरीरपर होता है। महा-भारतमें शांति पर्वमें धर्मराज भीष्म पितामहको अपनी एक शंका पूछते हैं कि हे पितामह एक आदमी बहुत पापकर्म करता है तो भी उस भापकर्मका फळ उस आदमीको नहीं भोगना पढ़ता ऐसा क्यों?" इस शंकाका निवारण करते हुये भीष्म पितामहने उत्तर दिया कि "हे

धर्मराज, " षापंकर्म कृतं किंचित यदि तास्मिन्न हर्म्यते । नृपतेतस्य पुत्रेषु पोत्रेष्वपिच नप्तृषु ॥" याने जो आदमी पापकर्म करके भी उस पापकर्मके आनिष्ट फल भोगनेका भागी नहीं होता यह बात ययपि सत्य है तो भी वे खराब फल नष्ट नहीं होते और उन खराक फलोंका उसके पुत्र पौत्रादिकोंको भोगना पडता है। इस कर्मको अनुवंशिक कर्म भी कहते हैं। इस कर्म पर राहूका प्रभाव रहता है। जब कुंडलीमें राहू आनिष्ट रहता है तब घराणेंमें कोई ना कोई जीव खराब काम किया हुआ रहता है। इसको Family Trait भी कह सकते हैं।

उदाहरणार्थ:—महारोग, श्वेत कुछ, आघा सिर दुखना वमेरे जो रोग होते हैं वह सब रोग वंश परंपरासे चले आते हैं और उनको अनुवंशिक रोग कहते हैं।

कर्भ प्रकार ३ राः—इसमें उन कर्मोंका समावेश होता है जो कि पिताने किये फल लड़केको भोगना पड़ता है। इस प्रकारके कर्मोंपर रवि ग्रहका प्रभाव रहता है।

कर्म प्रकार ४ थाः—इसमें उन कर्मोंका समावेश होता है जो कि माताने किये फल लड़केको भोगना पड़ता है। इन सब कर्मोंपर चंद्रका प्रभाव होता है।

कर्म प्रकार ५ वाः—इस जनमके पानिके संबंधमें जो जो अच्छे या बुरे कर्म पूर्व जनममें अपने हाथसे हुये उन सब कमोंका समावेश इस प्रकारमें होता है। इन कमोंपर शुक्र ग्रहका प्रभाव रहता है।

कर्म प्रकार ६ वाः—इसमें अपने संतितिके और अपने ख़ुदके पर-रूपर हुये और होनेवां छे संबंध तथा कर्मीका समावेश किया जाता है। इन कर्मीपर गुरु ग्रहका प्रभाव रहता है। कर्म प्रकार ७ वाः क्समें अपने इष्टामित्रों के कमें का समावेश किया गया है। इन संगति कमेंपर बुधका प्रभाव रहता है। अगर बुध अच्छा रहा तो साथु महात्माओं की संगती होती है और उद्धार होता है। परंबु बुध सराब रहा तो नीच लोगों की संगती लगकर आद्मी गिर जाता है और इस दुनियाके इनसानी से उठ जाता है।

कर्म प्रकार ८ वाः — इसको भूमि कर्म कहते हैं याने जिस जिस भूमिसे अपना संबंध आता है उस उस भूमिपर हुये और होनेवाले कर्मों-का अंतर्भूत इसमें करते हैं। इन कर्भोंपर मंगल ग्रहका प्रभाव रहता है। अगर कुंडलीमें मंगल शनिसे शुम योग करता है तो जिस मकानमें रहते हैं या जिस खेतिको बोते हैं उससे भाग्य उद्दय होता है। परंतु अशुभ योग रहने पर भाग्य नष्ट हो जाता है। उपर दिये हुए कर्मोंको आठ प्रकारमें विभाजन करके हरएक कर्मपर किस किस ग्रहका प्रभाव है यह बताया गया। यहाँ यह ध्यान रखने योग्य बात है की मनुष्यको इस जीवनमें इन सब कर्मोंको भोगना पड़ता है ओर वह भोगनेके दो मार्ग हैं। पहिला मार्ग शरीर द्वारा और इसरा मार्ग जीवातमा द्वारा।

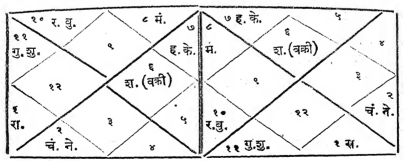
पूर्व जनमके कर्मका संशोधन करनेके पहिले यह बता देना अच्छा होगा कि जो मनुष्य पूर्व जनमसे सच्चा साधु बनने आता है उसके कुंड रिंगी कान यह ग्रह बुषम, कन्या या मकर इन राशियोंमेंसे कोई भी एकमें होना चाहिये। इन तीन राशियोंको उत्पात राशि कह सकते हैं। इन राशियोंको हमेशा Destructive policy रहती हैं। इन राशियोंमेंसे कोई भी एक राशिमें शनि रहा तो पूर्व जनमसेही संसार अच्छा नहीं होता। विवाह नहीं, अगर विवाह होगया तो संतती नहीं होती। विवाह होकर संतती भी होगई तो दारिख योग रहता है। शिवाय बैराक विवाह होकर संतती भी होगई तो दारिख योग रहता है। शिवाय बैराक

उत्पन्न करना यह प्रधान धर्भ होता है। परंतु कई, वृश्चिक अधवा मीन इन तीनों राशियोंमें कोई एकमें शिन रहा तो प्रयंच और परमार्थ दोनों भी साध्य होते हैं। ये लोक पूर्व जन्मसेही साधु बन के आते हैं। मेष, सिंह, धनु, मिथुन, तूल और कुंभ इन राशियोंमें शिन रहा तो पूर्व जन्मसे महात्मा बनकर नहीं आते किंतु इस जन्ममें महात्मा बननेका ये लोग प्रयत्न करते हैं। यह नियम कभी कभी अपवाद्के रुपमें देखनेमें आते हैं।

अव हम पूर्व जन्म के कर्मका संशोधन किस प्रकार करना चाहिये यह बताते हैं। इस संशोधनका नियम ऐसा है कि कुंडलीमें जिस स्थानमें जिस राशिमें शिन हो उस राशिको लग्नमें लिसकर कुंडलीको रखना चाहिये। उदाहरणार्थ नोचे हम कुंडली लिसकर उससे किस प्रकार फल बता सकते हैं यह दर्शाते हैं। जन्म शके १८१२ माघ शु॥ ७ सह अष्टमी, सूर्योदयात इष्ट घटी ५६ ता० ६-२-१८९२ को ४ बजके २० मि. सबरे बेलगांव (अक्षांश १५°-५२ रेखांश ७४°-५०) में हुवा, पलमा ३-२६ लग्न घनु अंश २५।

चालू जन्म कुण्डली

पूर्व जन्म कुण्डली



लमनें कन्या सारी होकर ज्ञानि वकी है। यह शनि पंचमेश और पष्टम होता है। इन्या लग्नके लोग व्यापारी होते हैं। बढ़े आफीसोमें कारकून या पोस्ट ऑफिसमें बड़े कारकुन रहते हैं । इन लोगोंका वर्णन इस प्रकार कर सकते हैं। " सुखं सुविद्या रित मंत्र सिद्धः । शास्त्राणि जानाति सक्रमेकारी । रागांडयुक्त खलुविष्णु भक्तः ॥ याने य लोग शास्त्र जाननेवाले, अच्छा कर्म करनेवाले, मंत्रसे क्सिद्धि प्राप्त करने वाले और विष्णुके भक्त होते हैं । शनि षष्ठेश होनेसे पष्टेशे सप्तमें लाभे लग्ने वा पशुमान भवेत। घनवान गुणवान मानी साहसी पुत्र वार्जितः॥ याने यह आद्मी प्रामान, वनवान, गुणवान, मानी, साहसी और पुत्र रहित होता है। इस कन्या लग्नवाले लोग अधिकारी स्वभाववाहे, बहुत कामी और किसी पर भी विश्वास न रखने वाले ऐसे होते हैं। लग्नस्थानमें शनि होनेसे पिताका मृत्य बाल्यावस्थामें होनेका योग बताता हैं। पिताके देहान्तके समय उमर २ वर्षकी थी। में जातसे ऋग्वेदी देशस्य बाम्हण या करके बाल्यावस्था एक बाम्हण के घापर विताना पड़ा। लग्न स्थानका शानि युवावस्था तक बहुत कृष्ट देता है।

२ धनस्थानः — इस स्थानमें तुढ़ा राशि उदित है। इस राशिका स्वामी शुक्र षष्ठ स्थानमें है। बापदादाओं की संपूर्ण इस्टेट चवा तथा अन्य लोगोंने उड़ाकर सतम करदी। इसके बाद मेरे देहानत होने तक मैंने वेसा संग्रह नहीं किया तात्पर्य यह हुआ कि मैं इस जनममें दारिद्री पेदा हुआ।

३ तृत्तीय स्यानः—इस स्थानमें वृश्चिक राशि उदित है । इस राशिका स्वामी मंगल अपने स्वस्थानमें हैं । इसका परिणाम यह हुआ कि तीन भाईयों मेंसे बड़े भाईका देहान्त हो गया। मेरा मेरे बड़े भाईसे कभी अच्छा संबंध नहीं रहा। इस जन्ममें भी हम तीन भाई थे। मंझला भाई बम्हचारी रहकर उनकी मृत्यु हो गयी। बड़ा भाई याने नंबर १ इनसे मेरा उनके मृत्यु तक कभी ठीक नहीं रहा।

ध्र चतुर्थस्थानः — इस स्थानमें धनु राशि है। इस राशिका स्वामी गुरु ये षष्ट स्थानमें पढा है। इस योगसे मातृसौख्य लाभको जल्दी ही वंचित होना पढा। माताका देहान्त मेरी उमरके २० वे साल में हो गयी। माताके मृत्युके बाद मुझे नाथपंथी गुसाई बनकर बनमें जाकर एक नदी किनारे रहना पढा।

५ पंचम स्थानः—इस स्थानमें मकर राशि है और इस राशिका स्वामी शनि लग्नमें वकी है। फल यह हुआ की मेरा शिक्षण अधूरा रह मया। जिस बाह्मणके घरमें में रहता था उसीके यहां ज्योतिष शास्त्रका थोड़ा बहुत अभ्यास किया। लग्न कन्या है। इस लग्नका गुणधर्म ज्योनिषी बननेका है। इसके अलावा इसी स्थानपर रिव तथा बुध भी है। इस स्थानमें बुध, षष्ठ स्थानमें शुक्र, भाग्य स्थानमें चंद्र नेपच्यून इस प्रकार ग्रह्योग होनेसे ज्योतिषका अभ्यास हुआ। विवाह न होनेसे संतती होनेका सवाल नहीं उठता। इसके बाद गुसाई बन गय किंतु कोई। शिष्टय नहीं बनाया।

६ प्रश्व स्थानः इस स्थानमें कुंभ राशि उदित है। इस राशि का स्वामी शानि लग्नमें है। इस स्थानमें शुक्त और गुरु ये दोनों ग्रह संपूर्ण युतिमें हैं। इस योगसे वैवाहिक जीवन नष्ट हो गया और स्त्रीको बीमार बना दिया। इस स्थानका शुक्र जादा स्त्री लंपटी होना बताता है। ७ स्तरमस्थानः — यहां मीन राशी उदित है और राशिका स्वामी गुरु षष्ठ स्थानमें हैं । इस गुरूके साथ शुक्र होनेसे विवाह नहीं हुवा। " जायेशे चाहमें षष्ठे सरोषा कामिनी भवेत्। कोष युक्तो भवेत् वापि न सुसं रूभते कचित्। इस योगका परिणाम आगे सिर्हासरेवार दिसाया है।

८ मृत्युस्थानः — इस स्थानमें मेष राशि है। इस राशिका स्वामी मंगल तृतिय स्थानमें है और इस अष्टम स्थानमें मेष इस अग्नि राशिके राष्ट्र है। यह सब योग यह बताते हैं कि मेरा मृत्यु अपघातसे उमरके ३६ वे वर्षमें हो गया और मेरी कुछ वासनायें अपुरी रह गई।

९ भाग्यस्थानः — इस स्थानमें वृषभ गाही है और इस राशिका स्वामी शुक्र षष्ठ स्थानमें पड़ा है। इसका परिग्राम "भाग्येशो मारकस्थेषु जातभाग्य निरर्थकं। भाग्येशे मातुलेरिःफे भाग्यहीनो भवेड्ड धुवम ॥ इस श्लोकमें कहे अनुसार पूर्ण मिला। मेरे हातसे न पूर्ण प्रपंच हुआ और न परमार्थ हुवा। याने मतलब यह हुआ की में भाग्यहीना हो गया। इस नवम स्थानपर चंद्र और नेपच्यून भी हैं। यह युति ज्योतिषीयोंका भविष्य वेत्ता बनाती है। ईश्वरकी भाक्ति कराती है और साक्षात्कार भी होता है। थोड़ा थोड़ा योगाभ्यास भी शुक्त था।

१० कर्मस्थान— इस स्थानमें मिथुन राज्ञि है। मिथुन राज्ञिका स्वामी बुध पंचम स्थानमें है। इस योमके कारण अध्ययन और अध्या-पनका कार्य हुआ। ज्योतिष ज्ञास्त्रका अध्ययन चळ रहा था परंतुः इसी वक्त मेरे गुरूकी मृत्यु होनेसे मुझे अध्याधिकारी वनना पहा।

११ ळाभस्थानः—इस स्थानमें कक राशिका स्वामी चंद्र भाग्यः स्थानमें हैं। इस योगसे यह मालूम पड़ता है की जोतिषशास्त्रका पूराः ्ज्ञान मिलाकर उस शास्त्रमें पुरे संसारमें नाम प्रतिष्ठीत होनेकी इच्छा अपूरी रह गई।

१२ ट्ययस्थान: इस स्थानमें सिंह राशिका स्वामी रिव पंचम स्थानमें हैं। इसका परिणाम याने मरनेके पहिले में जिस स्त्री व्यसनमें व्यद्धा था वह व्यसन मृत्यू तक नहीं छुटा और लोक विरोधक बना। मठ खाली हो गया।

#### योग विचार

अब इस पूर्व जन्मके कुंडलीमें जो ग्रहोंके योग हुये हैं वह अबीचे देता हूं।

योग १ ला: — शनि बुध और चंद्र ये तीनों मह नवपंचम योग करते हैं। इस योगका फल बुद्धिमें शुद्धता और पिवित्रता, दृढ निश्चयी, ज्याय और अन्यायकी बराबर छान बिन करना और उसे ठींक समझना। ब्हरएक बातके अंततक जाकर उसके सूक्ष्म भागोंको जाननेकी कोशीश करना!

योग २ राः — मेरा आयुष्य जो इतना खराव हो गया उसका कारण निच लिखा हुआ योग है। चंद्र नेपच्यून भाग्य स्थानमें और अंगल तृतीय स्थानमें हैं। जब मेरी उपासना जोरोंसे चल रही थी और में बोगाभ्यास कर रहा था तब याने मेरे उमरके वर्ष २८ के करीब आगे दिया हुआ किस्सा हो गया। एक पड़ोसी गांवकी पतिवता युवति मेरे स्थापन किये हुए भगवान महाबीरजीके दर्शन और पूजाके लिये रोज आया करती थी। एक दिन मठमें कोई नहीं था यह मौका पाकर मेंने उस स्त्रीपर जुलूम बलात्कार किया और उसे भोग लिया। दुर्देववश उसी

वक्त एक अन्य स्त्री आई और उसने यह सब तमाशा देखा और गांवमें जाकर पूर्ण वृतांत उस पतिवता युवतिके पतिको सुना दिया। परंतु उस गांवके कोई भी आदमीमें मुझे ज्ञासन करने की ताकद न थी 🍃 गाँववाले मुझसें डरते थे; इसी कारण वे मेरा कुछ भी न चिनाड़ सके। हाँ इतना जरूर हुआ कि उस खिके पतिने अपनी खीको घरसे बाहर निकाल दिया। जब मुझे वह बात मालूम हुई तो मैंने उस स्त्रीके अपने मठमें लाकर रख । लिया । मेरी कामेच्छा पूर्ण करनेमें वह इनकार किया करती थी। इससे चिढ़कर में उसे मारता पीटता था और दो तीन दिन तक खाने पीनेके लिये कुछ भी न दिया करता था। इन यन्त्र-णाओंसे पीडित होकर बेचारी मुझे रोज शाप दिया करती—" अगले जनमंत्रे में तुम्हारी पत्नी बनकर आऊंगी और इसका बदला चकाऊंगी। तुम्हें भी इसी तरह खानेको कुछ भी न मिलगा और न स्त्री सुख ही प्राप्त होगा । एक दिन लडकि माबापको इस बातका पता चल गया । वे लोग मेरे पास आकर मुझसे लड़की वापस ले जानेके लिये कहने लगे 🕨 भैं चुपचाप लह्कीको अपने गाँवमें हे आया व वहाँ उसको अपने अधीन रखा। परनत वहाँ भी लड्किके माबाप पता लगाते हुए आ पहुँचे और गाँवके पटेल की सहायतासे लड्कीको वापस ले गये पर साथही यह कहते गये कि वे लड़कीका बदला अवस्य ही चुकावेंगे।

चन्द्र मंगल युति और प्रतियोगमें बलात्कार संभाव्य है।

३ रा यौग—धनेश शुक्र और सप्तमेश गुरु—ये दोनों पापी ग्रह छठवें स्थानमें पढ़े हैं जो कि अशुभ फर देनेवाला स्थान है। यही कारण है कि मेरा विवाह न हो सका और फलतः मुझे स्त्रीसुख नहीं मिला। ये युति संन्यासी और वेदान्तियों की ही है। इस प्रकारसे मैंने

पूर्व जनमर्ने अगले जनमके लिये निम्नलिसित संचित कर्म किया (१) दो आद्मियोंकी दुर्मनी मोल्ली (२) एक साध्वी स्त्रीका शाप (३) उपासना और योग मार्गका त्याग ।

यहाँ तक मेंने पूर्व जनमका वृतान्त कन्या लग्नसे शानि कुंडली से बतलाया। अब यह देखना है कि इस जनमकी कुंडलीसे पूर्वजनम जनमकी कुंडली किस तरह मिलती जुलती हैं। इस जनममें मेरा जनम लग्न यन है; पिछले जनमका लग्न कन्या। कन्या लग्न ज्योतिषियोंकः है और घनु लग्नवाले जनम जात ज्योतिषी (Born astrologers) होते हैं। इन दोनों लग्नोंमें समान गुणधर्म मोजूद हैं। कन्या लग्न कोग जिस प्रकारसे आजनम अविवाहित रह सकते हैं। यसी तरह घनुलग्न मेरी खिला भी अविवाहित रह सकते हैं। मेरा विवाह हुआ था किन्तु। मेरी खिला म्वर्गवास शीव ही हुआ। इसके बाद मेन दूसरी शादी नहीं की। कन्या लग्न उपासनावादी है किन्तु घनु लग्न ज्ञानवादी। इस प्रकार दोनोंमें समान गुणधर्म वर्तमान होनेके कारण घनुलग्नका स्वभाव पूरी तरहसे मुझमें उतर आया है।

धनस्थानः — इस स्थानका अधिपति शनि वकी होकर दशम
स्थानमें है। पूर्वजनममें धनसंग्रह करने की कोशीस ही नहीं की थी
फिर इस जनममें पेसा कहाँसे प्राप्त होगा? इस स्थानमें रिव बुध ये
दोनों ग्रह आर्थिक कठनाईयोंको दर्शाते हैं। पूर्व जनममें ज्योतिष शास्त्र
का अध्ययन करने की कोशिश की उसका फल इस जनममें प्राप्त
हुआ। यही कारण है बच्चपन से ही ज्योतिषशास्त्र की ओर मेरा ध्यान
लग गया है और इसी शास्त्रका मेंने परिश्रमपूर्वक अध्ययन किया।
इस योगके प्रभावसे को दुम्बिक सुख कम प्राप्त होता है और वाणीमें
सचापन आता है।

तृतीयस्थान — पूर्वजनम कुण्डलीमें इस स्थानमें मंगल और साग्यस्थानमें चन्द्र नेपच्यून है। पूर्वजनममें हम तीन भाई थे। उनमें से सबसे बड़े की मृत्यु हुई। बड़े भाईमें और मुझमें मेलजील बिलकुल ही न था। इस जनमकी कुण्डलीमें तृतीय स्थानमें गुरु शुक्र हें और शनि वक्रो है। इस जनममें भी हम तीन भाई थे उनमें से मुझसे बड़े भाई की मृत्यु हो गई। सबसे बड़े भाईकी मृत्यु २ सितम्बर १९२३ को हुई दोनों भाईयों अनबन बनी रहती थी।

चतुर्थ स्थानः — पूर्वजनमकी कुंडलीमें इस स्थानमें धनुराशि है और उसका अधिपति गुरु छठवें स्थानमें है जिसका नतीजा यह हुआ कि मातृसुख नहीं मिला । इस जनमकी कुंडलीमें इस स्थानमें मीन राशि उदित है और भावेश गुरु तृतीय स्थानमें थाने दुःस्थानमें है जिसका फल यह हुआ कि इस जनममें मातृसुख अत्यल्प प्रभावमें प्राप्त हुआ क्योंकि मा मेरी उप्रके ४२ वें सालमें स्वर्गलोक चल बसी। पिछले जनममें जायदाद नहीं बनाई और इस जनममें भी में जायदाद न

पंचमस्थानः — पिछले जनमं इस स्थानमं मकर राशि उदित है और शानि वक्री लग्नें है एवं इस जनमं इस स्थानमें मेष राशि उदित है और भावेश मंगल ब्ययस्थानमें है। इसी कारण सन्तान नहीं हुई। किन्तु पिछले जन्ममें लग्नेश चुष पंचम स्थानमें और पंचमेश श्लानि लश्न में है। इस जन्ममें पंचम स्थानमें राहू होनेके कारण ग्रन्थका निर्माण मेरे हाथोंसे हो सका। पंचम स्थानके राहूके प्रभावसे ही चिकित्सा चुद्धि प्राप्त हुई।

षष्ठस्थान:--पिछले जनमें इस स्थानमें गुरु शुक्र होनेके कारण एक स्त्री कई लोगोंकी दुरमनी मोल लेनेका कारण हुई। क्योंकि सप्तमेश भाग्येश छटवे स्थानमें थे। इस जन्ममें ये ही गुरु और शुक्र तृतीय स्थानमें होनेके कारण विवाह होनेके बाद जिन्दगी दर्द भरी कहानी हो गई क्योंकि स्त्रिके साथ जीवन सुखमें न बीत सका।

सतम स्थान: — पिछले जनममें सप्तमेश छठवें स्थानमें होनेके कारण किसी भी प्रकारका उद्योग धन्धा मुझसे न हो सका । इस जनमें भी यही हाल रहा है। पूर्व जनमें जिस स्त्रीके साथ मेरा दुव्यवहार हुआ था वही स्त्री इस जनमें मेरी परनी होकर आई। यह स्त्री भी जल्दही स्वर्भे लोक चल वसी।

अष्टम स्थानः — पिछले जनममें अष्टमेश तृतिय स्थानमें और अष्टम स्थानमें राहू होनेके कारण केवल २६ वर्षकी आयु मिली थी। इस जनममें चन्द्र षष्ट स्थानमें उचका होनेके कारण आयुकी मर्याद्या अधिक वर्षकी होगी ओर मृत्यु उच्च अवस्थामें होनी चाहिये। किन्तु वृषम यह जंगली राशि होनेके कारण मृत्यु जंगलमें होनी चाहिये।

नवमस्थान—पिछले जन्ममें इस स्थानमें चन्द्र और नेपच्यून की युति है जिसमें यह पता चलता है कि हम पूर्वजन्ममें नाथपंथीय हनुमानजीकी उपासना किया करते थे। इस जन्ममें यह युति छटकें स्थानमें होनेके कारण उपासना की और प्रवृति नहीं है; हाँ ईश्वरके बारे में स्वममें आभास जक्तर मिलता है। इस जन्ममें तीर्थ यात्रा बहुत कुछ कर चुका हूँ।

दशमस्थानः — पिछले जनममें दशमेश पंचम स्थानमें है इस लिये ज्योतिष-शास्त्रमें पारङ्गत होनेकी कोशिश की थी। इस जनमों धनस्थानमें रिव बुध आनेके कारण ज्योतिष शास्त्र विषयक २४ प्रनथा अभीतक मैंने लिसे हैं और अभी बहुत कुछ लिसना बाकी है। इस योगः का फल याने पितृ सुख उम्रके ४१ वर्ष तक प्राप्त हुआ है। किन्तु उनसे अवतक न बनी रही क्यों कि इस जनममें द्शम स्थानमें शनि है। दशम स्थानमें शनि होने कारण क्या फल प्राप्त होते हैं इस विषयमें चम-त्कार चिंतामणीकार लिखते हें—" अजातस्य माताः पिता बाहूरेव"। मुझे माताका दुध न मिल सका इस लिये मेरा पालन पोषण बकरीके दुध पर हुआ है।

लाभस्थानः पिछले जन्ममें लाभेश चन्द्र भाग्यमें होनेके कारण ईश्वर प्राप्तिक मार्गसे कोई लाभ न हो सका। इस जन्ममें लाभेश शुक्र तृतिय स्थानमें होनेके कारण हानि हुई है, लाभ नहीं।

व्ययस्थान:—पिछले जनममें व्ययेश पंचम स्थानमें हैं। इस न जनममें पंचम स्थानमें शहू होनेके कारण बुढापेमें ईश्वर प्राप्तिके मार्गसे कुछ लाम अवस्य होना चाहिये। पिछले जनममें जेलमें नहीं गया था किन्तु इस जनममें मंगल व्ययस्थानमें होनेके कारण जेलमें जाना पड़ा।

#### योंग विचार

इस जनममें निम्नलिखित ग्रहयोग पाय जाते हैं:-

१ ला महत्वका योग—पंचम स्थानमें राहू, व्यय स्थानमें मंगल, दशम स्थानमें शनि और छठवें स्थानमें चन्द्र नेपच्यून। इस योगके कारण किसी भी प्रकारका घन्घा न हो सका। पूर्वजनमें किसी एक स्त्रीपर बलात्कार करनेसे और उसके अभिशापके कारण स्त्रीसुख बिल्कुल ही प्राप्त नहीं हुआ। अन्नवस्त्रके लिये मुहताज रहना पड़ता है। किन्तु इसी योगके कारण ज्योतिष शास्त्रपर प्रनथ लिखकर हिन्दुस्थानमें नाम होना चाहिये | इसी तग्ह ईश्वर प्राप्तिको पानेके लिये हर प्रकारके प्रयत्न चालू रहना चाहिये |

Rising sign Sagittarius is in 25 th degree-"
A man in a balloon with the dark clouds beneath
him "Denotes an experimentalist, an investigator of impounderables one whose life will
abound with trials but success will ultimately
crown his labour.

Sun in Capricorn 24th degree" A man struggling in a lake only the head out sometimes the head appears to sink under but it rises again and again until at last a lifebuoy is thrown to him by a person witnessing his position finally he is saved "Denotes one who will always be in trouble through debt always involved, always on the verge of bankruptcy finally by some unlooked for and unexpected "God-Send" he or she delivered

Mercury is in 5th degree-"A very small unpretentious window in the wall of a massive tower" Denotes one whose native powers and mental resources are so great and abundant that the native will be independent of his external aids and will feel ever happy amid the offspring of his own genious. Further such persons will never seek display; these are creators not imitators.

Moon is in 2nd degree of Taurus " & large figure 2 comes before my vision" Denotes that he born under this degree will live alone.

Mars is in 15th degree of Scorpio "Around temple with pointed roof" Denotes a person partial to the outward observances of religious rites; very superstitious regarding its mysteries.

Jupiter & Venus are in 30th degree of Aquarius—"A sceptre surrounded by a crown" Denotes one who will rise to distinction and offices of great powers and influence. He will display capacity for government and rulership and however humble his origin; will speedily attain to a foremost position in his own sphere and may successfully attempt even greater heights than many of his predecessors and contemporaries. In mind he will show himself to be rigid strict upright and unbending in his intery. His affections although by no means warm are yet sincere and constant and his ambitions are compassed by the one word Authority.

Saturn is in 12 th degree of Virgo-"Several figures of eight in a row thus: 88888888" Thus you see the square of eight. "Denotes a man or woman of mystery; a lover of mystical, a student of mystical, a secretive person, a profound

understinding he will leave for binself a name in history.

Rahu is in 30 degree of Aries "A horseman armed as if for battle is watching the waning moon" It denotes a person of an independent domineering nature who will be forsaken by his friends and colleagues on that account and whose fortunes will be severely hurt by a female. Serving himself alone he will not receive assistance "The dog and his bone are best left alone" It is the degree of Isolation.

Neptune is in 11 degree of Taurus—" A man seated on thrown holding a sceptre crowned and with signs of wealth arround him "Denotes one who if born wealthy will attain eminence by means of his care in the affairs of life, if born poor he will acquire both wealth and fame The position will be due to his shrewdness rather than his integrity for the chief characteristic here is Watchfulness"

उपर दिया हुआ प्रत्येक ग्रहोंके अंशोंका वर्णन और उसका फलादेश हैं। मेरेको अंशतः लगते हैं।

Alan Leo नामक एक सुप्रसिद्ध ज्योतिष प्रनथकार लिसते हैं की धनु तप्रका तीसना देखाण जन्मजात ज्योतिषियों ( Born As-

trologers) का निर्माण करता है। मेरी कुंडलीमें धनु लग्नका तीसरा देख्याण है।

C. E. O. Carter लिसते हैं कि जिनकी कुंड शिंम चन्द्र नेपच्यूनकी युति होती है वे जन्मजात ज्योतिषी होते हैं और उसे स्त्रीसुख प्राप्त नहीं होता। मेरी कुंड शीम षष्ठस्थानमें चंद्र नेपच्यून की युति है।

रतलामके सुप्रसिद्ध ज्योतिषी स्वर्गवासी महादेवजी पाठ इन्होंने अपने जातक ग्रन्थमें 'ज्योतिर्विद् निपुणता योग' दिया है जिसमें उन्होंने लिखा है—" जिनकी कुंडलीमें घन और तृतीय स्थानमें रिवि चुघ और शुक्त इनका योग हो तो वे ज्योतिश्वियोंमें श्रेष्ठ होते हैं।

शनिके दशम स्थानमें होनेसे भी ज्योतिषी होते हैं।

इस प्रकारसे मैंने खुदकी कुंडली लेकर पूर्वजनमके बारेमें किस प्रकार अन्वेषण करना चाहिये यह स्पष्ट किया है। इसका कारण यह है कि किसी भी राष्ट्रके महान कांतिकारक नेता लोग और महान साधु, सत्पुरुष महात्मा पुरुष, एकही यह योगमें जनम लेकर इस अवनितिल पर आते हैं।

यह पूर्व जन्म कथन Dreams स्वम, भावना, किया (Daily life) और वासना इस Natural instinct मार्गसे एच्छकका समाधान कर सकता है।

## परिच्छेद १८ वाँ महात्माओंके कुंडिस्योंका विवेचन

बाबू अरविंद घोष (योगी)

जनम तार्गस १५.८-१८७२ संबेर ५ बजे, जनमस्थळकलकत्तेके नजदीक ।

जन्म कुंडली

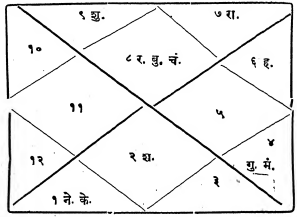


कर्क लग्न योगियोंका लग्न है। इनके लग्नमें कर्कका उच्च गुरु और नीच मंगल है। " जन्म लग्ने गुरुश्चेवरामचन्द्रवनागतः " यह कर्क के गुरुका वर्णन है। इस नियमके अनुसार इन्हें भी जीवनके आन्तम दिनों में पाँढेचरिक जंगलों में बसना पढ़ा और इनका मंगल नीच होने के कारण सारे हिन्दुस्थानमें इनका नाम गँजने लगा। धनस्थानमें स्वराशिमें रिव हैं और उसके साथही बुध व शुक्र भी है। इन्होंने प्रचुर लेखन कार्य किया है। अंग्रेजीमें इन्होंने वेदान्तपर बहुतही अच्छे ग्रन्थ िर हैं। ये योगी होते हुए राजयोगी हैं। रवि बध और शक्र ये तीनों ग्रह यह दर्शाते हैं कि आज नियम और वर्तोका कड़ा पालन करते हैं। सालमें आप सिर्फ दोही दिन लोगोंको दर्शन देते हैं। छठवें स्थानमें शनि व चनद्र है। यह योग सरकारी नौकरीमें बांधनेवाला था किन्तु दैवयोगसे ये पाँडेचरीमें आत्मबंधनमें ही रहे। लग्नमेंका मंगल ये हठयोगी होना चाहिये ऐसा बतलाता है लेकिन इन्होंने किससे दीक्षा ली. योगाभ्यासका गुरु कौन, अभ्यास पूरा होनेके उपरान्त आत्म-दर्शन हुआ या नहीं आदिका वृतान्त प्रसिद्ध न होनेके कारण इस विषयमें कुछ लिखना असंभव है। ये योगी हैं ऐसी सारे हिन्दुस्थानमें ख्याति हैं । इनके कुंडलीमें एक भी ग्रहयोग पंचम, द्शम और व्यय इन स्थानोंमें न होनेके कारण पूर्णावस्थाको पहुँच न सके होंगे ऐसी मेरी समझ है।

#### स्वर्गीय श्रीमन्त नारायण महाराज केंड्गाँवकर

जिला—पूना (राजयोगी) शके १८०५ कार्तिक २० बृहस्पतवार स्योदयके समय।

जन्म तारीख-२९-११-१८८२, जन्मस्थल-विजापूर जिलेमें बागलकोट. जन्मकुंडली



इनका जनम बृश्चिक लग्नमें हुआ है। वृश्चिक लग्न हठयोगी होने का लग्न होता है। लग्नमें ही रिव चंद्र हैं। ये वृश्चिक लग्नको राजयोग देते हैं, उसी तरह भाग्यमें के गुरु मंगल भी राजयोग देते हैं। यह राजयोग-कारक योग नवंपचम स्थानसे लग्न व नवमस्थानसे हुआ है। इससे एकही बात स्पष्ट दिखाई देती है कि पूर्व जन्ममें योगाभ्यास करते समय बीचमें ही अष्टिसिद्धियाँ आ उपस्थित हुई। उनमें से एक श्चद्र सिद्धी लेकर वापस लोटे इसलिये प्रस्तुत जन्ममें उन्होंने राजाके समान ऐइवर्य का उपभोग लिया है। रिबचन्द्रके सामने श्वि होने के कारण बच्यन

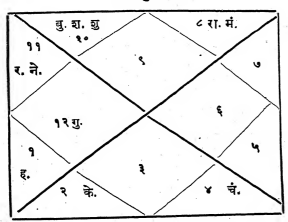
मेंही मां बाप इन्हें छोड़कर परलोकको सिधारे। ये कुछ दिनतक गाण-गापूरमें श्रीदत्त महाराजकी सेवा करते रहे किन्तु बादमें आगे चलकर सन १९०५ के करीब पूना जिलेमें केडगाँव नामक गाँवमें एक बेटके पास जाकर बसे।

सन १९०५ के करीब अहमदनगर जिलेमें प्रवरानदीके किनारे बेला पूर नामक एक गाँव है। इसी गाँवके जंगलमें ब्रह्मीभूत विद्यानंद सरस्वती बेलापुरकर नामक एक महान विभाति रहा करती थी। ये महा-ज्ञानी, हट्टेक्ट्रे, ऊंचेपूरे, अति तेजस्वी, ( इनके समान तेजस्वी पुरुष फिरसे कभी आजतक देखनेमें नहीं आया है ) वर्ण पूर्णपके हुए कागजी नीम्ब के समान । इनके विषयमें ध्यानमें (खने योग्य खास बात यह है इनके शरीरसे नैसर्गिक सुगंध फैलता था। (सौगंघो योगिनो हे जायते बिन्दुधारणात् '--हठयोगप्रदीपिका ') इनका शिष्य सम्प्रदाय नेपाल तक फैला हुआ था। अपने समाधिस्थ होनेके समय ( सन१९०५ के करीब ) इन्होंने अपने शिष्यजनोंको "तुम लोग बेटमें जाकर बसो "ऐसा आदेश दिया। इसी समयसे इनका नाम गुंजने लगा। महाराष्ट्रमें इनका शिष्यवर्ग काफी बढ़ा है। लोगोंको दीक्षा देना और भक्तिका मार्ग बतलाना अथवा लोगों के कुछ पूछनेपर " नारायण तुम्हारा कल्याण करे " ऐसा आज्ञीवीद देना यही इनका कार्यक्रम था। धन स्थानमें शुक्र होनेके कारण इन्होंने प्रचुर घन कमाया; बढ़ी बढ़ी अट्टा-लिफाएँ सबी की और कई लोगोंके भोजनका प्रवन्य किया है। साथ ही दत्त महाराजका एक अति सुन्दर और विशाल मन्दिर बांघा है। धनुराशिका शुक्र वैवाहिक सुख नहीं देता। सप्तम स्थानमें वृषभ इस उत्पात राश्मिं वकी शनि होनेके कारण और राहू व्ययस्थानमें होनेके कारण ये आजनम नैष्ठिक ब्रह्मचारी बने रहे। ये खुदको विधानंदका शिष्य कहलाते हैं। राहूके सामने षष्ठ स्थानमें नेपच्यून है। कई साल पहिले ये खुले हाथ से 'जय गुरुदेव दत्त ' कहरूर तीर्थ देनेका चम-त्कार किया करते थे। भाग्यों गुरु मंगल है। वृश्चिक लग्नमें यह गुरु बहुत प्रवल होनेके कारण श्री क्त्रमहाराजकी उपासना करना पड़ी शिष्य स्थानमें राहू भक्तिमार्ग दश्राता है। इन्होंने कोई अधिकारी शिष्य किया हुआ नहीं दिखाई देता। इसके कारण गद्दीक लिये झगडे बखेडे उपस्थित होने की आशंका है। इनका खृत्यु १९१९४५ को बंगलोर में हृदय किया बन्द पड़नेसे हुआ है। इन्होंने अपनी मृत्युके बाद भक्तगणोंने किसके पास जाना चाहिये यह नहीं बताया है। अब देखना चाहिये कि इनकी गद्दीके लिये किन किन शिष्यों में झगडे मचते हैं। विद्यानन्द महाराजने आपका समाधी दिन दो साल पहिले बताये थे। महाराजका मृत्यु योगमार्गसे नहीं हुआ सामान्य मनुष्याके तरह हुआ।

#### मेरे गुरु ब्रम्हीसूत सहुरु ब्रम्हचैतन्य महाराज गोंदावलेकर

मकाम-गोंदावले बुद्धक-जिल्हा—सातारा (ज्ञानयोगी और भक्तियोगी) जन्म-शके १७६६ माघ शुद्ध १२ बुघवार रात्रिको ३ बजे । जन्मस्थल-गोंदावले । जिला—सातारा ।

#### जन्म कुंडली



लग्न घनु। इस लग्नमें घर्मसंस्थापक, ज्ञानी, सद्गुरु, कायदे आजम, कान्तिकारक, सुविख्यांत कवि, उपन्यासकार, नाटककार और ज्योतिषी ऐसे लोग जन्म लेते हैं। चतुर्थ स्थानमें लग्नश गुरु होनेके कारण ईश्वरी ज्ञान प्राप्त होनेके उपरान्त भी इन्हें खुदका घरबार छोड़नेकी जरूरत नहीं पढ़ी। घनुलग्नके साधु सहुद्ध बढ़े सावधान होते हैं। ये संसारी थे परंतु माया मोहके पर। धन स्थानमें रानि बुध और शुक्त हैं। रानिके कारण शुक्त शुक्तम तपश्चर्या व गुरु सेवा कर जो षट्साधन सम्पत्ति कमाई थी वह जिन्द-गीके असिरतक समाधिस्थ होतेतक काममें आई। बुध व शुक्तके कारण उम्रभर अञ्चवस्र की कमी महसूस न हुई। वाणीमें मिठास किन्तु अप्रिय सत्य बोलनेवाली। इसी कारण इन्हें दो औरतें थीं जिसमें विशेष बात यह है कि दूसरी औरत जनमांध थी।

तृतीय स्थानमें रवि नेपच्यून युति है इस युतिमें लोगोंको स्वमके द्वारा दृष्टान्त देनेका कार्य अविरत अभी तक चालु है। इन्होंने एक दूसरा चमत्कार किया था। इनके एक सच्चे शिष्य थे जिनका नाम इन्होंने " ब्रह्मानंद " रखा था । ब्रह्मानन्दजी विजापुर जिलेके बदामी तालुक में जालीहाल नामक एक छोटेसे देहातके मूल निवासी थे। युवावस्था प्राप्त होते तक इनके हाथसे अस्वामाविकतया चमत्हार हुआ करते थे। इस प्रकारते ये एक पूर्वजनमार्जित सिद्ध पुरुष थे। आप बादमें अध्य-यनके लिये काशी गये और वहाँसे महा पंडित बनकर आप पंडितोंको वादविवादमें हराते हुए और जय पत्र छेते हुए इन्दौरमें आ पहुँचे । इस शहरमें गोंदावलेकर महाराजका उस समय मुकाम था। आप इनके पास जाकर पहुँचे और वादविवादके लिये उनसे आग्रह करने लगे। महा-राजने तो पहले उसे खूब समझाया कि भाई में तो तुम्हारे समान पंढित. नहीं हूँ, केवल एक जंगली अनपद आदमी हूँ, परन्तु ब्रह्मानंद्जीन उनकी एक भी बात न सुनी । महाराजने सोचकर देखा तो उन्हें माळूम हुआ कि वह पूर्व जनमसे ही अपना शिष्य है और वही मौका है जब कि उसे आत्मज्ञान देमा चाहिये। यह सब सोचकर महाराजने उसे दूसरे रोज वादविवादके लिये निमन्त्रण दिया। दूसरे दिन आप वादविवाद की खुब तैयारी कर महाराजके पास आये तो वहाँ उन्होंने देखा कि महा-

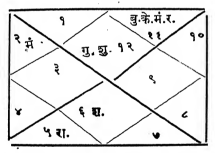
राजने हनुमानजीका बड़ाही भयंकर उग्र स्वरूप घारण किया है। वह ऐसे उग्र स्वरूपको देसकर ब्रह्मानन्दजी दौड़कर महाराजके चरणों में जा गिरे और आत्मज्ञान देनेके लिय महाराजसे विनन्ती की। महाराजने उससे कहा कि तुम अपनी सर्व विद्या प्रथम मूल जावो फिर में तुम्हें आत्मज्ञान दुंगा। इस तरह कुछ काल बीत जाने पर इन्होंने महाराजसे आत्मज्ञान प्राप्त किया। बाद्में आप कर्नाटकमें जा बसे और ब्रह्मानन्द इस नामसे प्रसिद्ध हुए। महाराजका काशीसे लेकर रामेश्वर तक नाम गूजता था। लोगोंको स्वम में जाकर हष्टान्त देना और अन्य प्रकारका देव देवता स्वरूप धारण करना आदि बातें केवल धनु व मीन लग्नमें तथा नेपच्यूनसे युक्त रविचन्द्रमें ही पायी जाती हैं।

चतुर्थ स्थानमें मीनका गुरु है। महाराजने बचपनमें ही घरबार छोडा और आत्मज्ञान प्राप्त करनेके इरादेसे अक्कड़िके स्वामी महाराजके पास आये। परन्तु स्वामी महाराजने खुद आत्मज्ञान न देकर उन्हें नायझाम प्रांतमेंके येलेगाँवके तुकामाईके पास भेज दिया। तुकामाई पूर्णावस्थाको पहुँचे हुए ज्ञानी और भक्तियोगी पुरुष थे। इन्होंने महाराज की अच्छी तरह परीक्षा ली और कसीटीमें पूरी तरह उतरनेके बाद उनके शिष पर अपना वरदहस्त रखकर रामनामकी त्रयोद्दशाक्षरीका मन्त्र दिया और भक्तिपन्थ आगे चलानेके लिये उन्हें आदेश दिया उसी प्रकार महाराजने रामभक्तिपन्थको चलाया और सर्वत्र रामनामकी महिमाको बढ़ाया। रामभाक्ति महिमा बढ़ानेका कारण यह है कि इनके व्ययस्थान में मंगल और राह हैं।

पंचमेश व्यय स्थानमें राहूसे युक्त होनेके कारण सन्तान लाम अवस्य हुआ किन्तु टिक न सका। व्ययस्थानमें राहू मंगल होनेसे थे पूर्ण भक्तियोगी थे और इन्होंने मोक्ष पाप्ति की । चन्द्र अष्टम स्थान में स्वराहिमें होनेके कारण इन्होंने अपनी इच्छासे देह त्यांग कर समाधि ली । उस समय मठमें किसीको भी समाधिके लिए आपने न तो बतलाया ही और न किसीको अपने पश्चात मठाधिकारी नियुक्त किया ।

# भगवान रामकृष्ण परमहंस ( पूर्ण भाक्तियोगी किन्तु ज्ञानी )

जन्म कुंडली



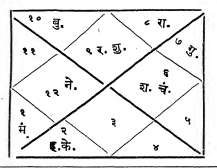
मीन लग्न, भक्ति योगका लग्न । लग्नमें गुरु शुक्र की युति ज्ञानकी या भक्तिकी चरम सीमा होनेकी निद्र्शक है। पारमार्थिक मार्गकी ओर जानेपर विवाह होने पर भी न हुए समान ही था; क्योंकि इन दोनों ग्रहोंके सामने वक्ती शिन था। गुरु मीन राशिंग लग्नमें ही होने के कारण "तोतापुरी" नामक महात्मा पुरुष इनके गुरु थे। कलकत्तेमें आकर वसनेके बाद आपका नाम मशहूर हुआ है।

भाग्येश मंगल तृतीय स्थानमें वृषभ जैसी लड़ाकृवृत्ति ( fighting instinct ) वाली गिशिक पास होनेके कारण युद्ध प्रिय भूग-वती कालीदेवीके आप उपासक थे। पंचमेश चंद्र कीर्ति स्थानमें और कुंभ राशिमें होनेके कारण इन्होंने हजारों शिष्य बनानेकी अपेक्षा अपना एकही जिज्य ऐसा बनाया कि जिसने आर्यधर्मका ध्वज अखिल संसारमें लहराया और जिकागोमें १८९३ सालके सितम्बर महिने में जो धर्म परिषद हुई थी उसमें सब धर्मीमें हिन्दुधर्म श्रेष्ठ है ऐसा सिद्ध किया। इस शिष्यका नाम स्वामी विवेकानन्द है। गुरु शिष्यकी यह जोडी अभृतपूर्व और अलौकिक थी ( एक श्रंद्रस्तमोहन्तीनच तारागणो-।पेच ") यह जोड़ी याने महाराष्ट्रके श्री समर्थ रामदास और कल्याण है। इसीने फिरसे बंगाल में जन्म लेकर राष्ट्रकार्य किया है।

इन्होंने अपने जीवनमें कभी भी चमत्कार नहीं किये। ये विदेही स्थितिको पहुँचे हए थे और अपनी इच्छासे समाधिस्थ हुए। स्वामी विवेकानन्दजीन इनका नाम सारी दुनियामें फैलाया है।

#### स्वामी विवेकानंद ज्ञानयोगी ब्रह्मचारी

ता. १२-१-१८६३ हाक १७८४ पौष व। ७ मी सोम. सबेरे ६-३३ मि ३३ सेकंद कलकत्ता टाईम, जन्म स्थल कलकत्ता ।

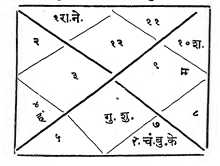


#### स्वामी रामतीर्थ

प्रापंचिक श्वानयोगी और इठयोगी

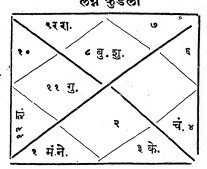
ं ता. १२-१०-१८७३ इष्टचडी २५-१५

जन्मस्थल-मुरालीवाला जि-गुजरणवाला पंजाब



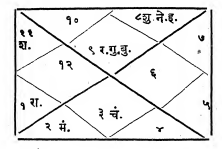
#### रमणमहर्षि

हठयोगी मौनी, कै. नारायण महाराजके समान शाके १८०१ अगहन वा २ द्वितीया मंगलवार सबेरे ता. ३०-१२-१८७९ लग्न कुंडली



Please see "Life and teaching of Raman Maharshi Page 14," Tula Lagna horoscope is wrong one

श्री माणिकप्रमु महाराज, हुमणाबाद (निझामस्टेट)
महान सिद्ध पुरुष महारमा
जन्म कुंडली



श्री. शाके १७३९ ईश्वरनाम संवत्सर अगहन शु॥ १४ मंगलवार सूर्योद्यात गतेष्ट घडी ५९-५० स्पष्ट लग्न ८-८-१०-२८ रवि ८-९ -४० २० तः २२-१२ १८१७.

आप बचपनसेही सिद्धिके बहुतसे चमत्कार बताये । मुसलमानीने इन चमत्कारोंको घवराकर आपको उच्चश्रेणीकी "पीरानपीर दस्तगीर " ऐसी पद्ची प्रदान की। आप वैगुरु होकर भी जन्मसे Born सद्गुरु थे; आप मुक्त होगये।

#### श्री संत तुकडोजी महाराज

आपका जनम ता. १७-११-१९१० को सूर्योद्य प्राक घडी ५ जनम स्थल--वरसेंड, जिल्हा-वर्धाः

# जम्म कुंडली रर. बु. पु. चु. मं.के. पु. चु. सं. के. पु. चु. सं. सं. चे.

इस वरलेडमें पहिले बहुत वर्षोंसे एक महातमा अढकोजी महा-राज नामसे रहा करते थे। वे बड़े ज्ञानी, वैराग्य संपन्न और साधारण उन्मत्त अवस्थामें गांवके बाहर एक कुटीमें अपना जीवन व्यतीत करते थे। आप बचपनसे अढकोजी महाराजके पास भजन निमित्त बैठा करते थे। आपने विवाह नहीं किया। आपके बचपनमेही माताका स्वर्गवास हुआ और पिताका सन १९४४ में हुआ ऐसा मालूम होता है। आप रात दिन वैराग्य वृत्तिमें रहकर भजनानंदका लाभ उठा रहे हैं। आप की शिष्य समुद्राय काफी है। एजनैतिक कार्यमें भी आप भाग ले रहे हैं। इसका ज्ञान चिमूर-आधी की हत्याकाण्डते मालूउ होता है।

आप हिंदी और महाराष्ट्रीय भाषामें ईश्वर गुणानुवाद पर अच्छी कविता लिखकर प्रसिद्ध कर रहे हैं। आपने गुरुदेव सेवादल नामक एक दल स्थापन कर उसके द्वारा लोगोंको भजनका आनंद देनेका प्रवन्ध कर रहे हैं। आप गुरुदेव मासिक और गुरुदेव प्रेस चला रहे हैं। ऐसा मालूम हो रहा है।

आपका तूल लग्न रहनेसे और पंचम दशम और व्यय इन स्थानोंमें पापग्रह नहीं इसिलये आपको आत्मज्ञान प्राप्त नहीं होगा यह मुझे विश्वास है। आपके विषयमें हालमें जनता ऐसी बोल रही है कि पहले आप जैसे भजनमें देहावस्थामें नहीं रहते थे वैसी अवस्था आज नहीं है। हालमें आप पूर्णतया देहावस्थामें रहते हैं। इस जनममें आत्म साक्षात्कार न होते हुए उमरके ६०-६२ या सन १९७२ में आपका देहावसान हो जायगा।

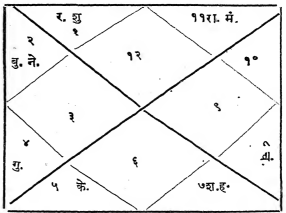
#### ्थी लाटणे महाराज

इन महाराजके दर्शनके लिये में गया था। तब मुझे निम्नलिखित इनका इतिहास मिला परंतु कुंडली नहीं मिली। आपके चेहरे और मस्तकपरसे ज्ञात होता है कि पूर्व जन्मसे ही सिद्ध पुरुष होते हुए राज-योगी मालूम होते हैं। बचपनसे ही सिद्धावस्थामें व्यवहार चल रहा है। आपका विवाह नहीं हुआ, उमर हालमें ५० सालकी होगी। आप तहसील उमरेड, नागपुरके समीप श्रीमंत बूटीके महलमें रहते हैं। यह सिद्ध पुरुष हमारे केडगांवके नारायण महाराजके समान मालूम होते हैं। ऐसे सिद्ध पुरुष अंततक सच्चे शिष्य नहीं बनाते ये बड़ी दुर्विकी बात है। इनका देहावसान उमरके ७१ वर्षमें होना संभव है।

#### महान भगवती कालीभक्त श्री. श्री. मा आनंदमयी देवी

देविजिक्ति जनम त्रिपुरा संस्थानमें खेऊडा नामक खेडेगांवमें हुआ जनम ता २० एप्रील १८९६, रातको २ बजे दुसरे दिन गुरुवार था।

जन्म कुंडली



माताजीका जन्म-मीन लग्न पर हुआ है। यह राशि मक्तियोग पूर्ण होना बताती है।

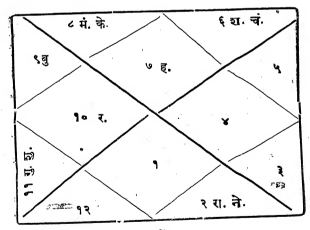
माताजीका विवाह उमर १२ सारु चालू था तब एक गरीब युवकके साथ हुआ।

पंचम स्थानमें उच्च गुरु रहनेसे पुत्र संतान नहीं हुई। कुंढलीमें रिव गुरु और शानि॰उच्च रहनेसे उमरभर दाग्झियोग दिखाता है। यह उच्च ग्रह संन्यासी बना देते हैं परन्तु स्त्री होनेसे संन्यासी नहीं हो सके। व्ययस्थान यह भक्ति, मोक्ष और विदेही स्थिती बताता है। भक्ती और मोक्षस्थानमें मोक्ष और भक्ती देने वाले राहू और मंगल ये दोनों ग्रह बैठे हैं। इस सबबसे माताको १२ वं वर्ष सन १९०८ में कुलगुरुने शक्ति मंत्र की दीक्षा दी। माने कालीका नाम जपना सुरू किया और कुल विदेनोंके बाद पूर्व जनमके पुण्याईसे काली माताजीका साक्षांत्कार हुआ। माताका चिरत्र पढ़नेसे उनके शरीरमें सिद्धींके बहुतसे चमत्कार हैं और भक्ती योगिनी हैं परंतु महान भगवदमक्त मीराके समान नहीं है। (देखिये ''मातृद्र्शन'' श्री ज्योतिषचंद्र राय (भाईजी) कृत गुजराथी अनुवादक, मट रत्वेश्वर भवानी शंकर वकील, श्री रामकृष्ण सेवा समिती अमदाबाद)।

### Y. S. ATHLE MAHARAJ

Kolhapur S. M. C.

जन्म-तारीख १९-१-१८९२ में जन्मेष्ट घडी ४५



जन्म कहां हुआ यह ज्ञात नहीं ।

इनका जनम तूल तम पर हुआ है। इस तमवाले लोग साधु महातमा नहीं बनते, Exceptional में मिलते हैं। बंगालके भगवान महाप्रमु गौरांग इनका तुललम था, महात्माजी तूल तमके थे। महात्माजी आत्मसाक्षातकारी न होते हुए दुनियाका उद्धार करनेके लिये कष्ट उठाये और महातमा पद पर अमर होगये। आपके माता पिताका देहाव-सान बचपनमें हुआ।

शिक्षाका प्रबंध न होने से कानडी ४ क्लास और अंग्रेजी ३ क्लास पढ़ा शिक्षण त्यागकर उमरके १७-१८ सालमें योगाभ्यास करने जंगल में गये। इस समय निझाम स्टेटमें रहते थे। पंचमस्थानमें गुरु शुक्की पूर्ण युती रहने से इनको आध्यात्मिक गुरु मिल गये। यह युती पूर्ण ज्ञानावस्था बताती हैं जैसे भगवान रामकृष्ण परमहंस, स्वामी रामनिर्धा इनके ज्ञानका एक अनुभव मुझे मिला वह कहता हूँ—सन १९४४ अगस्त मृहिनेमें मेरी इन महात्मासे प्रथम मेट कोलहापूर्में हुई। आपके शिष्यने बुंडली मेरे अवलोकनार्थ लाई मेने बुंडली देखी और कह दिया की य महात्मा आत्मकाक्षात्कारी ब्रह्मज्ञ सत्पुरुष होते हुए वहांसे वापीस लीटकर पुनश्च देहावस्थापर आगये हैं। यह बात सची शी। वे ब्रह्मज्ञ होते हुए भी पूर्वकर्मानुसार कुछ शरीर भोग मोगनेके लिये वापीस लीटे थे। ये दमा और खाँसीकी बिमारीसे बहुत जर्जर हुए ये और उनका अंतकाल मी समीप आया था। उस दिन रातको मुझे मुलाकातके लिये बुलाये। मैं उनके निवास स्थान पर गया तब हमारी कुछ बात चीत हुई।

मेने महाराजको प्रश्न किया-महाराज मैं योगशास्त्र और ज्योतिष शास्त्र इन दोनों शास्त्रको मिलाकर "अध्यातम ज्योतिष विचार " नामक ग्रंथ लिख रहा हूं इस ग्रंथमें 'कुंडालिनीं 'विचार लिखना है। सो आप कुपा कर हमें कुछ विवरण देगें तो हम पर आपके बहोत उपकार होंगे। यह सुनकर महाराजने बहे प्रसन्न चित्त से, कुंडालिनीका विचार शुक्त कर दिया। उस समय अंग्रेजी अनाटमी, फिजियालाजी, साइकॉलाजी और हमारे प्राचीन वैद्यक प्रथकार सुश्रुत वाग्मट आदि और सब योग-शास्त्रके प्रथ इन सब आधारोंसे इतना सुंदर विवेचन अंग्रेजी भाषामें किया। यह विवेचन करीब करीब पांच घंटे चला। उस समय आपका आवाज चढ़ते चला कहीं भी ककावट नहीं, ना दमा ना खाँसी यह देखकर हम आश्चर्यसे दिग्मूढ होकर घर लौटे। इतना ज्ञान स्वामीजीको कैसा प्राप्त हुआ यह गुक्त शुक्रका फल है।

स्वामीजी आजनम नैष्ठिक ब्रह्मचारी थे, कारण धनस्थान में चतुर्थ-स्थानमें और व्ययस्थानमें पाणग्रह और गुरु शुक्र युती इस योगपर विवाह नहीं होता।

जिस थोगसे विवाह नहीं हुआ उस योगसे आत्मज्ञान हुआ, लेकिन ज्ञानि चंद्र ये व्ययस्थानमें रहनेसे दमा और खाँसी पैदा होकर इसी रोगसे उनका अंतकाल मार्च १९४५ में हुआ। मृत्यु समय आप गाणगापूर जा रहे थे। गाणगापूर स्टेशन नजदीक आ ही रहा था कि आपने शिष्यसे पुछा,—गाणगापूर स्टेशन आया शिष्यने कहा क्यों स्वामीजी क्या बात है ? स्वामीजीने कहा मुझे अपना देह छोड़ना है। शिष्यने स्वामीजीसे कहा कि आप तो श्री गुरुदत्तके सामने गुरुको देख प्रणाम करते हुए देह छोड़ोगेना ? स्वामीजीने कहा— शरीर की तयारी नहीं है। शरीर छोड़ने की गड़बड़ चल रही है। ऐसा कहकर स्टेशनपर गाड़ी आते ही श्रीगुरुदत्तका नामस्मरण करते करते स्वामीजीने शरीर त्याग दिये। आपके इच्छानुसार मीमा अमरजा संगमपर आपकी समाधि बनाई गई। (मैंने खुद आपको कुछ लोगोंके सामने कहा था की आपकी मृत्यु मार्च १९४५ में होगी, वेसे ही हुआ।) इन महाराजको फिरसे जनम रेना पढ़ेगा।

#### पाण्डित जवाहरलाल नेहरूजी

नेहरूजी पूर्व जनममें "नाथ पंथीय गुँसाई " थे। चालू जनममें भारतके पंत प्रधान हैं।

जन्म तारीख-१४-११-१८८९ रातको १-५ A. M. जन्म स्थल इलाहाबाद।

६ मं. ४ चं. १ श. ४ चं. १ श. १ श. १ तं. १ शं. १ वं.

92

जन्म कुंडली

नेहरू जीकी कुंडली परसे देखा जाय तो ये पूर्व जन्ममें नाथ पंथीय गुँसाई थे। जब आप अपने गुरुके आश्रममें रहा करते थे तब योगाम्यास होता रहा, योग अभ्यास पूर्ण होनेके बीचमें दो बातें खड़ी हुई। १ ली बात—बुद्ध धर्मके होनेके लिये योग अभ्यास छोड़ दिये। २ री बात—एक स्त्रीके अधीन होना पड़ा। यह स्त्री बड़ी भाग्यशाली थी। वह स्त्री इस जन्मकी पत्नी श्रीमती कमला देवीजी हैं।

90

पूर्व जनममें इस प्रकारसे चलता रहा फिर देहावसानके समय आप को राजकारोबारकी वासना निर्माण हुई। इसका तात्वर्य " शचीनाम श्रीमताम गेहे योगश्रष्टोऽभिजायते "इसी न्यायसे के श्रीमान मोती-लालजी और देवी स्वरूपराणीजीके परम पवित्र उटरमें प्रवेश किये वहांसे जीवन क्षेत्रमें अग्रसर हुए और राज्य कारभारमें व्यग्न हो गये। आपका जन्म सिंह लग्न पर हुआ है। यह राशि राजकीय राशि होती हैं। इस राशिका मूल स्वभाव स्वयं राजा बनना या राज प्रातिनिधी बनना और देशका राजनैतिक कारोबार चलाना यह बताता है। सिंह लमका स्वनाव नीचे देता है। Leo was rising at your birth a sign belonging to the element of fire and the fixed quality. This gives you an open, candid and honourable disposition magnanimous and generous. You have dignity and self-confidence that will sustain you in trouble and difficulty and that will bring you to the front in life if you use your opportunities wisely. You do not under-rate your own value but are ambitious and masterful with large and far-reaching aims and schemes. You have some degree of pride and fondness for display and ostentation at times and the sense of the dramatic is strong in you. You have a warm heart and ardent affections and make a very faithful friend one not liable to change or vacillate. You are compassionate tender and sympathetic and anxious to give help to those who need it and to protect those who need protection. Your pride is rather easily touched and anger is sometimes quick to rise but you are a forgiving enemy and prefer peace to war. You have a firm strong will and do not readily change your course when you have once decided on it but are capable of persistent effort extended over a long period. You are cheerful, hopeful, sociable and companionable. Your feelings and emotions are quickly roused you are rather fond of luxury and pleasure and may need to put some curb upon this side of your nature. The Sun is the ruler of the sign Leo.

"A pyramidal figure with a maltese cross at the top or rather on the opex" This is possibly as Glorious degree as any in the Zodiac. This degree is impinged by a ray from transcendental sun one of those suns which with our sun revolves round the grand central sun. Denotes the greatest good the sublime gives prophetic inspirations rules the wondeful and fills the soul with a flood of celestial glory.

Charubel.

"A sceptre on the crest of which shines a diamond like a magnificent star "The native is

born to power eminence fame. He will by the use of his many talents supplemented by a powerful will rise to a foremost position in his sphere of life. There is in the character a large amount of courage, nobility, energy and endurance and the free use of such qualities will under benign fate bring the native into a field of life where he will be a central figure. It is a degree of Superiority.

Sepharial.

Daily habits of Leo person is defiant and sweeping in their gestures. Very often the Leo persons thumps his fist into his hand. When clinching an argument and the office employee who has worked under an Aries "Chiet" will surely have noticed that "danger signals are up". "If the boss" smasks his desk or arm of the chair with open hand when issuing instructions.

#### A Defiant look:-

The Leo looks at competitors defiantly and with swearing gaze. He walks quickly. He usually sits up right and will back in his chair his feet firmly planted on the floor. He eats that is he takes his meal within few minutes. He takes sleep soundly but he will not awake in early morning.

हमका अधिपति तृतीय स्थान में है। हमेशो तृतिये षष्ठे सिंह तृत्य प्राक्रमी । सर्व संपत्यतो माना द्विभायों मातिमान सुसी ॥ जब की लमेश तृतिय या षष्ठस्थानमें हो तो वह पराक्रमी सब प्रकारकी संपत्ती मान होता है। मानीव बुद्धिमान होता है। लेकीन एक बात हो सकती है कि वह द्वितीय विवाह करले, लग्नमें सिंह राशिका शनि है।

Saturn in Leo at your birth will help you in life giving you power, authority, or responsibility and in some measure you will stand out side the crowd. This Saturn denotes that your birth is not fortunate so far as your wordly prosperity is concerned as it indicates that the environment into which you were born was not the most favourable for progress or prosperity. You will have to suffer from many obstacles to contend with and your success depends more upon your own efforts than upon any help from outside. Your goal eventually must be chastity and justice: the more you cultivate moral virtues the nearer will you approach the true Saturnine qualities Meditation, Contemplation, Truth, Justice Equality.

#### धनस्थान

इस स्थानमें कन्या राशि उदित है। अधिपति बुध तृतीय स्थानमें है। "धनेशे तृतिये तुर्ये विकमी मितमान गुणी॥ जब धनेश तृतीयस्थानमें होतो पराक्रमी होता है। बुद्धिमान और गुणवान होता हैं। इस स्थानमें मंगल है। यह मंगल, मंगल ही करता है। खाने पीने को कमती नहीं करता। बादशाही रुवाबमें रखता है और पितृधनको देता है। फिर अपने कमाईका धन उसमें न पड़ेगा। स्वानीत धन ४८ उमरसे देता है। अपने कमाईसे अपना घरका खर्ची चले। संग्रहकी वृत्ति नहीं रखता।

यह यह इस स्थानमें रहनेके कारण बड़ा धैर्यशाली, अपना जीवित वित्तसे पवीह न करने वाला। ऐष आरामीमें जन्म लेकर शरीरपर आसक्ती न रखनेवाला, अपने खासगी जीवनको महत्व न देते हुये सारे संसारकी चिंता करने वाला। ऐसे पुरुषको मंगल बनाता है।

#### तृतीय स्थान

इस स्थानमें तुला राशि उदित है। इसका अधिपति शुक्र इसी स्थानमें है। इसका फल यह है की शुक्र तुला स्वराशिमें है। सहजगते सहजपती चपमंत्रि सोंह्रदेऽतिनिपृणश्च। गुरुपुजन निरतो वै चपतो लामं परं कुरुते ॥ जन कि तृतिय स्थानका अधिपती तृतिय स्थानमें हो तो वह राजमंत्री, मित्र बहुत सरकारसे लाम उठाना, अपने कार्यमें निपृण होकर अपने गुरुजनको मानता है। देखिये कि महात्माजी पर कितना प्रेम था। इस स्थानमें रिव बुघ शुक्र हर्शल ये चार ग्रह है। रिव इस स्थानमें रहनेसे भाई लोगोंका सोंख्य नहीं मिलता यह तूल रिश रिवकी नीच राशि है। रिव नीच रिश में बहुत अच्छा फल देता है। पितृसोंख्य बहुत काल तक मिलकर पिताके साथ मिलजुलके चलते हैं और कायदे आझम बनता है।

इस स्थान पर बुध रहनेके कारण इनके हाथसे लिखाण बहुत अच्छा उतरता है। देख लिजीये कि नेहरूजीने अपने लड़कीको लिखा हुआ पत्रव्यवहार कितना सुंदर है। इस स्थानमें स्वराशिका शुक्र है। पत्नीको बहुत मानते हैं कि यह देवी है। स्त्रीसुख जादा नहीं देता (देखिय सुभाषके कुंडली विवचनमें)।

#### चतुर्थ स्थान

इस स्थानमें वृश्चिक राशि उदित है और अधिपति मंगल धन स्थानमें है। इस योगका फल Family में मेंबर्स बहुत कम रखता है। सर्व संपद्धतो मानी साहसी कु—हुखान्विताः। पितृभक्ती धनाश्रयः शुम युतः श्रुतिशास्त्रविशारदः॥ पित्रार्जित धन सब मिलता है। स्वभाव बढ़ा तेज रखता है और साहसी होता है। कु—कुछ स्थावरादि प्राप्ति होती हैं और पिता पर प्रेम करते हैं कुछ शास्त्र Science जानते हैं। अंतकाल याने बुढ़ापेका काल बहुत अच्छा जाता है। In oldage मान सन्मान जादा होता रहेगा। The end of the life will be the Sunny and most glorius.

#### पंचम स्थान

इस स्थानमें धनुराशि उदित है। इस राशिका अधिपति गुरु पंचम स्थानमें है। सुतेश: पंचमें यस्य तस्य पुत्रों न जीवित । क्षणिकः क्रूर माधीच धार्मिको मितमान भवेत ॥ जब पंचमेश पंचम स्थानमें रहता है तब संतती जीवित नहीं रहती । प्रसंगवशात थोड़ासा कठोर बोलनेवाला, अपने धर्म पर श्रद्धा रखने वाला और बुद्धिमान होता है। इस स्थानमें गुरु धनुगशीमें है। धनु राशिका वर्णन नेताजीके कुंडलीमें देखना ऐसे राशीमें गुरु Law का शिक्षण पूरा कराता है। जिस तरहका शिक्षण लिया उसीका फल अंततक नहीं मिलता। कन्या संतती देता है पुत्र संतती नहीं। आज हिंदुस्थानकी प्रजा इनको पिता मानती है। विश्व कुटुंबको पालनेवाला हो तो प्रजाको पुत्रवत् मानता है।

#### षष्ठ स्थान

इस स्थानमें मकर राशि उदित है और अधिपति शनि लग्नमें बैठा है। षष्ठेशे सप्तमे लामे लग्नेवा पशुमान भवेत। घनवान गुणवान मानी साहसी पुत्रवर्जितः॥ जब षष्ठेश लग्नमें हो तो घनवान, गुणवान, मानी और साहसी प्रंतु पुत्रसे वर्जित होता है। यह षष्ठेश शनि होनेके कारण प्रवल रात्र्में हदना पहता है और उसमें यदा मिलता है। इसीका फल-स्वरूप आज तक बिटिश गठा हैट के साथ लड़े और स्वराज्य प्राप्त हुआ। यह शनि तन दुरुस्ती अच्छी नहीं ग्सता। मेंदूकी विभारियां होना संभव है परंतु आयु अच्छी देता है।

#### सप्तम स्थान

इस स्थानमें कुंभ राशि उदित है। अधिपति शनि लग्नमें है। जब सप्तम स्थानका अधिपति लग्नमें होता पतनी अपने पती पर प्रेम बहुत करती और पतीको देव मानती है। पतिकी आज्ञा पालन करनेवाली, अपने घर कारोबारमें दक्ष और सब लोगोंके साथ अच्छे तरहसे बर्ताव करनेवाली होती है। डेकिन स्व. श्रीमती कमला देवीजीने अपने पति को भाग्तवर्षके पंत प्रधान होते हुए देखनेका भाग्य नहीं था। आपकी पत्नीका स्वभाव Saturn governing the seventh house denotes should marriage takes place however it promises a faithful and steady partner one who is just though rather grave and serious very industrious, persevering, careful, thrifty and economical. It is not a very favourable testimony for prosperity but it denotes a faithfulness in the marriage state although care should be taken not to allow coldness to spring up between you at any time for your partner will not be over demonstrative in affection and will prefer action to speech and loving deeds in preference to the use of many words of endearment. लग्रमें सतमेश शिन बैटा है आप पर शिनका अमल है। शाने बृद्धापकालमें बहुत अच्छा फल देता है। यह शानिकासिंह राजनैतिक राशिमें रहनेके कारण Those born under the influnce of Saturn you will find the best out let for their perticular talents in legal works philosophy. With suitable training they exel as barristers and Judges, and make successful ambassdors and diplomats. The ministry is a suitable career for them.

# मृत्युस्थान

इस स्थानमें मीन राशि उदित है, अधिपात गुरु पंचम स्थानमें है। ये योग यह बताता है की आपकी आयुर्मयादा कमसे कम ६५ और ज्यादासे ज्यादा ७० वर्षकी है। यदि भगवान रामजी की कृपा हो तो ७५ वर्षकी आयु मिलेगी। मेरी समजमें ७५ वर्ष तक आप जीओगे। आपकी मृत्यु अच्छी होगी। सावधान रहना कि कहीं आपपर गोला बारी न हो क्योंकि आपके कुंडलीमें मंगलके पीछे शनि है, लेकीन एक बात सत्य है कि आपकी मृत्यु सामान्य आदिमियोंके तरह न होगी।

#### भाग्यस्थान

इस स्थानमें मेष राशि उदित है। अधिपति मंगल घनस्थानमें है आपका भाग्योदय बचपनसे ही है लेकिन आपका भाग्य मेरे समज में श्रीमती कमला देवीजीके मृत्युके पश्चात् हुआ है और वह अंत तक रहेगा।

## दशमस्थान

इस स्थानमें वृषभराशि उदित है। अधिपति शुक्र तृतिय स्थानमें है। धने मदेच सहजे कर्मेशो यदि संस्थितः। मनस्वी गुणवान कामी सत्य धर्म समन्वितः ॥ जब दशम स्थानका अधिपिति हो तो बहुत गुणवान होता है। सत्य धर्मका पालन करनवाला हाता है। इस स्थानमें नेपच्यून है। ये यह बताता है कि कॉलेजमें जिस तरह की शिक्षा प्राप्त करली है उस विद्या पर आजीवन नहीं चलने देता और दुसरा कुछ जीवनका मार्ग बताता है। यह आयुष्यमें कृष्ट बहुत कर मान सन्मान देता है। जनता प्रेम करती है। और लोकाप्रणी बनते हैं। आयुके अंततक मान सन्मान बढ़ते जाता है।

#### लाभस्थान

इस स्थानमें मिथुन राशि उदित है। अविपति बुध तृतीय स्थानमें है। कुशलः सर्व कार्येषु सहज वत्सल एव नरः सदा। सहजमे भव भावपतौ शुद्धिः स्वजन मित्र जनानतिलामदः॥ सब कार्य करनेमें कुशल, अन्य लोगोंपर अपने लड़केके समान प्रेम करना। शुचिता आचण-शिल और सब लोगोंसे फायदा मिलता है, यह योग अंतिम अधिकार देता है। परदेशमें रहना पड़ता है। निर्वासित होकर कष्ट उठाना लगता है। मृत्युके समय लोकसेवक बने रहना यह वासना रहेगी।

### **व्ययस्थान**

इस स्थानमें कर्क राशि उदित है। अधिपति चंद्र व्ययस्थानमें स्वराशिमें हैं। यह योग पुत्र संतानको घोका देता है, बहुत बुद्धिमान होता है। स्थिर कार्य, करनेवाला विभूतियुक्त, दीघीयू होता है। यह चंद्र कष्ट देता है, इसका अनुभव जेल यात्रा करनी पड़ी कुछ काल तक निवासित होना पड़ा। इसका परिणाम यह हुआ की आज भारतके पंत प्रधान होकर हमारे सामने खड़े हैं। यह बड़े सोभाग्य की बात है। कि आपके श्रीरमें ईश्वरांश जादा होनेस महात्माजी की संगती बहुत कालतक मिली।

### योग विचार

पंडितजी के कुंडलीमें कुछ यह योग बहुत अच्छे हें

१ ला योग — दशम स्थानमें नेपच्यून, लाभस्थानमें राहू, व्यय-स्थानमें चंद्रमा, लग्नमें शिन, धनस्थानमें मंगल, तृतिय स्थानमें रिव शुक्र और बुध । इस योगका नाम छत्र योग होता है लेकिन सप्तम स्थानमें ग्रह नहीं हैं। ये योग यह बताता है की पूर्व जन्ममें योगी थे उस जन्ममें योग श्रष्ट हुये थे। भगवत् गीतामें कहा है " शुचीनाम श्रीमतां गेहे योग श्रष्टोऽभिजायने" इस नियमानुसार पंडितजीका जन्म। श्रीमान घरमें हुआ और इस योगका फल पूर्वायुष्यमें कष्ट, उत्तर आयुष्य में सुखी, अधिकार भोगना, लोकसेवक बनना, राष्ट्रके नेता बनना यह फल हैं।

दुसरा योग — मंगल के पीछे शनि इसका फल नेताजिके कुंडली में शनि मंगलके प्रतिथोगका फल दिया है वहीं फल यहां लगता है। इधर एक आशंका उत्पन्न होती है कि महात्माजीके अनुसार इनका मृत्यु तो न हो can he be assacinated like Mahatmaji? I have much doubt about it! यह अधोर घटना सन १९५२ साल आसीर तक होना जाता संभवनीय है।

तीसरा योग —गुरु राहूका प्रतियोग पंचम और एकादशमें हुआ है। इस योगका प्राचीन अर्वाचीन ज्योतिषग्रंथों अच्छा फल नहीं दिया है। मेंने इसका फल मेरे ग्रंथमें यह दिया है कि "जिसके बुंडलीमें यह प्रतियोग या युती है। वह स्वयम शिक्षण लेता है और आगे आता है योन लोगोंमें नाम बहुत, या लोगोंका नेतां होता है। लासों लोग इनके अनुयायों होते हैं परंतु पुत्र संतती नहीं होती हुई तो मी

आगे नहीं चमकती। ये लोग सामाजिक या राजकीय क्रान्तिके लिये पैरा होते हैं और बढ़े महात्मा होने लायस होते हैं।

इसका एक उदाहरण आपके सामने रखते हैं। एक बड़ा महात्मा योगीश्वर एक बड़े बट वृक्षके नीचे बैठा है उसके मस्तकपर पांच मुखवाला सर्प ढुल रहा है। हजारों लोग पैरपर शीस नमा रहे ह; सामने आध्यात्मिक शिष्य बैठे हैं।" मेरे सामने इसका एक व्हीजन vision आया वह यह है एक बड़ी मारी भयंकर तेजस्वी ऑख है। वह इतनी तेजस्वी है कि आप देख नहीं सकते। उस तेजमेंसे बहुत सुंदर प्रकाश फैलकर बहुत दूर तक जारहा है। उस प्रकाशमें लाखों लोग चूपचाप चले जा रहे हैं।" इस दृश्यका अनुभव हम कर रहे हैं और इतना सचा हो रहा है कि देखिये पंडितजीके एक शब्दके अनुसार हिंदमेंक कोट्यवधी जनता झुल रही है और चुपचाप चल रही है।

इस योगका एक फल मिलना जरूर है वह फल अध्यातम ज्ञान यो भगवान महाबीरजीके उपासक हैं। इनके मस्तक पर सहुरुकी : कुपा वरदहस्त पड़नेका काल डिसेंबर १९४९ में है।

'उपर गुरु राहूका जो Vision दे दिया है, वह मैंने सन १९४२ में " महण विचार " करके राहूपर स्वतंत्र मंथ लिखा है उसमें आपको पढ़नेको मिलेगा'।

# महादशा विचार

चालू महादशा विशों तरी मानसे मंगल की दशा चल रही है। यह दशा ता २५-११-१९५१ तक रहेगी। कुंडलीमें धनस्थानमें मंगल है। यह उच्च श्रेणीका अधिकार मिल जायगा। मानसिक कष्ट उठाना

पढ़ेगा, शारीरिक कष्ट भी उठाना पड़ेगा। (कोई बम फेकेगा या दना-दन गोली चलायेगा या अविसडेंट होगा)। सारे संसारमें हिंदुस्थानका नाम गूंजता रहेगा, ऐसी करामत आपके हाथसे होगी, इससे आपका नाम दुनियामें बहुत आदरसे लेते रहेंगे। आप पर भगवान की कृपा होनेवाली है। इसमें World tour होगा।

# राहुकी महादशा

ता. २५-११-१९५१ से ता-२५-११-१९६९ तक इस महादशा में सब तरह उच्च श्रेणीका अधिकार भोगने और राष्ट्रकी सुरक्षा रखकर राष्ट्रका नाम सब दुनियामें हो जायगा। यह देखकर आपको सुशी होगी की मैं।जिस वासना पूर्ण करने लिये पैदा हुआ वह कार्य पूर्ण हुआ। इसीसे आपके मनमें मुत्युके समय ऐहिक वासना तनीक भी नहीं रहेगी और मृत्यु अती शांततासे होगी।

# यह ऐसा कैसा हुआ

आप पूर्व जन्ममें नाथ पंथिय गुंसाई थे। पूर्व जन्ममें उच्च श्रेणीका अधिकार भोगनेकी वासना उत्पन्न होगयी और मृत्युके समय यह वासना प्रवल रही। इस वासना प्रभावसे आप जन्म लेकर आये थे परन्तु इसमें एक हुआ कि आप सिंह लग्नपर पैदा हुए। इस लग्नके लोग कभी भी सच्या संन्थासी या महान महात्मा नहीं होते, क्योंकि यह सिंह राशी Kingly sign रहनेसे नहीं होते। आपका पूर्व जन्ममें नैष्टिक बह्मचारी रहकर नाथ पंथीय गुँसाई होकर सच्चे महात्माका जन्म लेकर आप धार्मिक और पारमार्थिक कार्यमें संशोधन करके पंथोपंथके झगढ़े। मिटानेके लिये आप पैदा होंगे, इसलिये इस जन्ममें मृत्युके समयमें यही वासना रहेगी। इधर एक बात स्पष्ट करना जकर है कि आप और

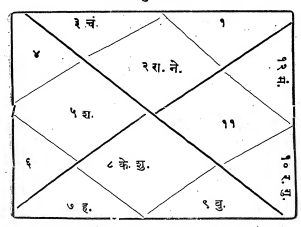
सुमाष दोनोंके शरीरमें भिन्नता मालूम होती है। फिर दोनोंका आत्मा और जीवात्मा एकही है। आपने सचे शक्ती को खो दिया है जब वह शक्तीसे आप पूर्णतया नहीं मिलते तबतक आप पूर्णावस्थाको नहीं पहुँच सकते, जब वह शक्ति आपको मिलेगी तब आप पूर्णावस्थामें आजावोगे। आप दोनों जोड़ीसे कार्य करते रहोगे तब हिन्दुस्थान आप पर निर्भर रहेगा।

# ॥ इति शिवम् ॥

#### एक-क्ष

यह एक मेरे पर बहुत प्रेम करने वाले बोहरा ज्ञातीके गुरु ( Priest ) हैं। जन्म तारीस २२-१-१८९१ दोपहरके २ बजके ३५ मिनिट P. M. जन्मेष्ट घडी १७-५८ पल अक्षांश २२-५० रेखांश ७३.

# जन्म कुण्डली



आपका वृषभ लग्न होनेसे और लग्नमें राहू नेपच्यून रहनेसे स्वभाव बहुत ज्ञान्त, समाधानी और सावधानीसे चलनेवाले, ईश्वर निष्ठ, Very secretive and reserved. ये देव देवता, गुरू और गुरु जनोंपर भाकि रखते हैं। और कोई भी कार्य स्थिर बुद्धिसे करते हैं। विषयोपभागकी ओर इनकी प्रवृत्ति कम होती है। ये साहसी, निलोंभी मृद्धभाषी, त्यागी, क्षमाज्ञील, विश्वसनीय और आस्तिक होते हैं। संसार में कुंडा सहन करते हैं आतेष्ट जनोंपर प्रेम करते हैं और लोग भी इन्हें खूब चाहते हैं। मित्र परिवार काफी बड़ा रहता है।

आप हिंदू तत्वज्ञानसे अच्छे परिचित हैं और ज्योतिष भी जानते हैं।

वृषभ लग्नके लोग उपासना और जपजाप्यमें बहुतसी दिलचस्पी हेते हैं। इस नियमानुसार इनका उपासना और जपजाप्य चल रहा है। सितंबर अक्तूबर सन १९५० सालमें आपको उपासनामें सफलता मिलेगी और साक्षातकार होगा।

सप्तम स्थानमें शुक्त वृश्चिक राशिका होनेसे स्त्री सौरूय पूरा नहीं मिला।

अष्टम स्थानमें धनु यह ज्ञानी राशिका बुध होनेसे और चतुर्थ स्थानमें सिंह राशिका शानि होनेसे मृत्यु कौनसे दिन और कौनसे समस्य होगा यह सब पूर्व सूचित होकर या मृत्युकी टाईम पहले समझकर बहुत शांततासे समाधानीसे वासना राहित होकर हँसते खेलते मृत्यु होगा।

गुरुस्थानमें नीच गुरु रिसिह बैठा है। यह गुरु अच्छा फल देता है यह गुरु सन १९५० सालके फेब्रुवारी या मार्च महिनेमें अध्या-दिमक गुरु मिल जायगा यह दर्शाता है।

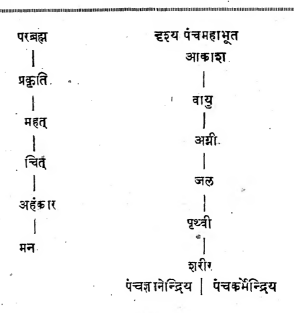
समाप्त

# पृष्ठ ५६ पर पहना

महाब्रह्म
|
रफुरना + डुलना = आकाश
|
आकाश + अत्यंत वेगसे डुलना = हवा
|
हवा + आकाश = अत्यंत वेगसे चलना + नाद और बिंदु
तेजका निर्माण होना CosmicRays.
|
बिन्दू या तेज + हवा = आर्द्रता (यह पानी नहीं है। कला)
|
आर्द्रता + बिन्दु = अणुरेणू.

# पृष्ठ ५७ परसे २० वे पंक्तिसे आगे पढ़ना

प्राचीन वेदान्तके पंचिकरणों मनको दर्शेन्द्रियमें गणना की है। इस मतसे में सहमत नहीं हूँ। सबब यह है कि ये दर्शन्द्रिय दृश्य है। उंगली रखकर बता सकते हैं। उदाहणार्थ= रसना क्या है और कहाँ है इसको तुम अपनी जीभ पर उंगली रखकर बता सकते हो। इस प्रकारसे तुम मन कहां है और किस प्रकारका है और क्या है यह दश्यरीतीसे बतानेमें असमर्थ हो। इसीलिये मनको द्रीन्द्रियमें गणना करना यह में अनुचित समझता हूँ। इसिलिय में मनको द्रीन्द्रियमें निकाल कर अलग रख दिया है। आगे दिया हुआ कोष्टक देखिये।



# पृष्ठ ८९ परसे आगे पढ़ना

यह द्वेत वाद है। इसी द्वेतवाद में मुझे पूरा अद्वेत सिद्ध करना है। हम पहिले बता चुके हैं। कि लेन्टर्न सर्व प्रथम है। लेन्टर्न की उत्पत्ति किस रीतिसे हुई यह देसना जरूरी है। लेन्टर्न टिनसे बनता है। टिन यह घातु जमीनसे मिलती है। जब लेन्टर्न तोड़ टुकड़े बनाकर उसकी वारीक पिसीये। पिसते पिसते इतना पिसीये कि उसका एटम Atom मे रूपांतर हो। टिनके परमाणू पिसनेसे फिर बिंदू निर्माण होते हैं। बिंदु परमात्माका होता है। यही अद्वत है।

# पृष्ठ १९२ पर पंकी २३

अनाहत ध्वनि—अनाहत चक्रमें सुननेको आता है। आहत ध्वनि—यह ध्वनि भणिपूरेस निकळता है।

# पृ. २०५ पर पंक्ती १६ स्ते आ गे पिंड्ये

"सन्ध्याके बाद भगवान श्री शामकुष्ण मक्तों के साथ बैठे हुए हैं। योगके सम्बन्धमें और षटचकों के सम्बन्धमें बातचीत हो रही है। ये सब बातें शिव संहितामें हैं।" मूळाधार पद्ममें कुण्डालिनी हाकि है। वह पद्म चतुर्देल हैं जो आद्याशक्ति हैं। वही कुण्डालिनी के रूपमें सबके देहमें विराजमान है— जैसा सोता हुआ साँप कुण्डलाकार पढ़ा रहता है। (मणि से) मिक्रियोगसे कुल-कुण्डलिनी शीव जायत होती है। बिना इसके जायत हुए ईश्वर के दर्शन नहीं होते।

> जागो माँ कुळ — कुण्डिलिनी । तुँ नित्यानन्द — स्वक्षिणि । प्रसुप्त — भुजमाकारा आधार-पद्म-वासिनी श्री रामकृष्ण वचनामृत पृ. ६०८

|       | -         |                                         |                                       |
|-------|-----------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| मृष्ठ | पंक्ती    | अशुद्ध                                  | <b>गुद</b>                            |
| 88    | २३        | बुरकनेकी किया स्वयं<br>जारी हो जाती है। | फफदता है                              |
| ६३    | २२        | गुंडों भें                              | गुंडोंक                               |
| २२१   | <b>२२</b> | एक सच शा <sup>क</sup><br>उपासक नेताजा   | एक सचे शाक्ति उ <b>पासक</b><br>नेतानी |

## GLOSSARY

गंगानदी या संघासिंध—Cerebrospinal Fluid सहसारचक—Choroid plexus सुरविटप या बटबृक्ष सहस्र कमल या दल—Corona Radiata दिव्य मंच अनाहत ध्वनि—Celestial or Divine Sound which arose from heart

तेज-Cosmic Rays

आकाश—Vacuum, Vacuity, Empty space) gar - A vital air निन्दु—a Small particle of Cosmic Ravs भाईता—Moisture अण्रेण-Atoms

ਗਲ—Water आकाश—Sky পুৰ্থী—Solid Substance वाय-Wind or matter अर्गी—Fire

Terminal वतीय नेत्र-Pineal gland मेरदण्ड—Spinal Cord मलाचार—Pelvic Plexus स्वाविष्ठान— Hypogastric Plexus मिलपर-Solar Plexus अनाहत-Cardiac Plexus विश्व — Carotid Plexus

कुंडिलिनी या चित्रिणी नाडी-Filum आज्ञा—Pineal Gland विवर—Canalis Centrlis स्वयंभ्र लिंग—Glomus Coccygeal Body. Gland of Lashka असत—Non—Entity. Non Existence.महात्राह spirit. सत-सन्नी Matter ब्रम्हद्वार—Sacral Canal

# आधारग्रंथ

```
२८ योग तत्वामृत
 ९ आनंद लहरी
 २ ऋग्वेद ( ।हेंदी भाषाटीका )
                                   २९ योग तारावली
 ३ कंकाल मालिनी
                                   ३० योग बीज
 ४ गोरक्ष पद्धति
                                   ३१ योग शिखोपनिषद
 ५ गोरख संहिता
                                   ३२ योग सोपान ( मराठी )
 १ घेरण्ड संहिता
                                   ३३ रमल
 • तंत्रसार
                                   ३४ ६द्रयामल
 ८ त्रिशिख ब्राम्हण उपनिषद्
                                   ३५ लघुस्तुती
 ९ देवी पंचस्तवी
                                   ३६ ललिता सहस्रनाम
१० देवी तंत्र
                                   ३७ लक्ष्मीस्तुती
११ ध्यान बिंदु उपनिषद्
                                   ३८ छिंग पुराण
१२ ध्यान योग प्रकाश (स्वामी लक्ष्म-
                                   ३९ वामकेश्वर तंत्र
    णानंदजी आर्थ समाजी कृत )
                                   ४० विश्वसार तंत्र
१३ नासदीय सुक्त (पूनाके आहितामि
                                   ४१ वेदान्त ग्रंथ ( मराठी )
    राजवाडे कृत मराठी )
                                   ४२ शक्तिसंमोहन तंत्र
१४ पंचदशी
                                   ४३ शिवसंहिता
🦭 पंचिकरण और मूलस्तंभ ( मराठी )
                                   ४४ षड्चक निरूपण और पादुकापंचक
१६ पातन्जल योगदर्शन
                                   ४५ सूर्यचक ( शिवचन्द्र भरतिया
९७ प्रपंचसार तंत्र
                                       इन्दोर विरचित )
१८ भगवतगीता
                                   ४६ हटयोग प्रदीपिका
९९ भैरवयामळ
                                   ४७ इंसोपनिषद
२० महायोग विज्ञान
                                   ४८ ज्ञानयाग (हिंदी गोरखपूर प्रेस )
२१ यनुर्वेद
                                   ४९ ज्ञानाणेव तंत्र
२२ याज्ञवल्क्य संहिता
                                   ५० ज्ञानेश्वरी
२३ योगांक (कल्याण मासिक)
                                   ५१ दासबोध
                                                      मराठी
२४ योग कल्पद्रम
                                   ५२ मनाचे श्लोक
२५ योग कुंडल्योपनिषद
२६ योग चूड़ामणी उपनिषद
२७ योग तत्व प्रकाश
                                  ५३ आझाद हिंद फौज
```

#### ENGLISH BOOKS

- 1 Gray's Anatomy
- 2 American Anatomy.
- 3 German Anatomy.
- 4 Dissectional Anatomy by Late Dr. Cunningham.
- 5 Pocket Diary of Anatomy.
- 6 Anatomy of Brain and Cord and Autonomic System: Practice of Medicines and Surgery of America.
- 7 Anatomy and Physiology by-Jessie Farring.
- 8 Anatomy of the Brain and Spinal cord by-J. Ry-land Whiteker
- 9 Halliburton's Physiology.
- 10 The Serpent Power
- 11 Esoteric Astrology. ) Alan Leo and
- 12 Planetery Influences. | Bassle Leo.
- 13 Key to your own Nativity.
- 14 The Element of Esoteric Astrology by Dr. A. H. Thierens M. A. Ph.D.
- 15 Esoteric Astrology (The key of science of life) by Alvidas
- 16 The Path way of the sole by Henery. J. Van Stone.
- 17 Twelve Great Gates by Elinor Kirk.
- 18 The Degrees of the Zodiac Symbolised.
- 19 Yoga Kundalini by Swami Shiwanand Hardwar.
- 20 Mysterious Kundalini By Late Dr. Rele Bombay.

21 The Chakras.
22 Lotus Fire
23 Secret Doctrine

No Permission Was given by The
Theosophical Society of Benares
for the use of these books.

I am highly and greatly indebted to the authors of the books mentioned above for the help which I received from these books without which it would not have been so easy for me to finish the work undertaken by me.

H. N. K.

# नागपूर प्रकाशन,

सीता च डीं, ना ग पुर

# \* प्रकाशित मराठी वाङ्मय

| १ माझें कादंबरी लेखन | १॥  | १६ म्हणे लढाई संपली         | १॥   |
|----------------------|-----|-----------------------------|------|
| २ वीणा               | 3   | १७ लांब लांब सांवल्या       | ₹ -  |
| ३ लढवय्ये .          | રૂ  | १८ तेरी चूप मेरी चूप        | २    |
| ४ शककर्ता शालिवाहन   | રાા | १९ दोन प्रख्यात युद्धतंत्रे | २    |
| ५ परामर्श            | ३   | २० सन १८५७ चें स्वा. यु     | -11- |
| ६ प्रमद्भरा          | રાા | २१ नवीं मूल्यें             | રા   |
| ७ द्राविडी प्राणायाम | २।  | २२ सखी                      | रा॥  |
| ८ अमावास्या          | रा। | २३ सावलीच्या उन्हांत        | 3    |
| ९ कंगाल              | २।  | २४ जीवनप्रवाह <sup>,</sup>  | २॥   |
| १० अडेलतट्ट          | ३।  | २५ हंसदूत                   | २।   |
| ११ प्रत्यय           | ₹॥  | २६ मार्क्सवादी अभ्यासकम     | 811  |
| १२ पुन्हां एकदां     | 31  | २७ तिसरें राज्य             | H=   |
| १३ माझी शीला         | 21  | २८ इंदिरा                   | રામ  |
| १४ मृगाचा पाऊस       | २   | २९ गोल देजळ                 | 3    |
| १५ दोन घडीचा डाव     | રા  | ३० दूर कुठं तरी             | રાા  |
|                      |     |                             |      |



